

卷之三

مَدْحُودٌ

A large, bold red number '50' is displayed prominently in the center of the page. The number has a distinct grid or mesh pattern filled with red color. Below the '50', there is a faint, semi-transparent image of an open book, showing text on both pages. The overall composition suggests a celebratory or commemorative theme.

# كتاباً في علم النفس

# من نحن، كييف نفكـر، ماذا نفعل

## رؤيه ثاقبه من أهم 50 كتاباً في علم النفس

و منها

سیجموند فروید • مالکولم جلاڈویل • دانیال جولمان

کارین هورنای • کارل یونج • الفرید کینزی • آر. دی. لینچ • جان بیاجیه

مارتن سیلیجمان • اولیفر ساکس • جیل شیهی • بی. اف. سکینر

## توم باتلر - باودون

**مكتبة جرير**  
JARIR BOOKSTORE  
... not just a Bookstore

"توليفة رائعة. استطاع مؤلف هذا الكتاب من خلال هذه المجموعة الرائعة من الكتب أن يسر فهم الأفكار المعقدة وتطبيقاتها مما جعلني أقول لنفسي كثيراً أثناء قراءتي لكل كتاب من الكتب المدرجة فيه: حُسْنَا، إن هذا هو ما يقصده مؤلفه".

دوجلاس ستون كلية الحقوق بجامعة هارفارد، المؤلف المشارك في كتاب حوارات عصبية.

كنا يريد معرفة أسرار الطبيعة الإنسانية: من نحن، وكيف نفكر، وماذا نفعل. والكتاب الذي بين يديك يستكشف معك أفكار رموز كبيرة في علم النفس مثل فرويد، وأدلر، ويونج، وسكينر، وباباجيه، وبافلوف، بالإضافة إلى إلقاء الضوء على الكتابات المعاصرة لمؤلفين مثل هيوارد جاردнер، ودانيل جيلبرت، ومارتن سيليجمان. وأضافة إلى ذلك، فإنه يقدم أفكار مؤلفين ومفكرين مثل إيزابيل بريجز مايرز، وإريك هوفر، وويليام ستايرون.

ويهدف الكتاب إلى تسهيل القراءة في علم النفس على غير المتخصصين من خلال عرضه للكتب التي يسهل على الجميع قراءتها وفهمها. لقد دخلنا حقبة جديدة من المؤلفات في علم النفس التي يفهمها الجميع، ويقدم هذا الكتاب مجموعة متنوعة من الأفكار مثل:

- المعنى الحقيقي للسعادة
- الحدس، وكيف يمكن أن ينقد حياة صاحبه
- أسرار التواصل الأفضل، ومهارات التأثير في الناس
- علم إنجاح العلاقات
- أسباب تورط الأذكياء من الناس في الحركات الجماهيرية

وعلاوة على كل هذا، فإن الكتاب يستكشف عدداً من أشهر التجارب والبحوث في علم النفس مثل الإثبات المذهل لستانلي ميلجرام أن البشر لديهم الاستعداد لإطاعة السلطة، واكتشاف هارلى مارلو. من خلال دراسته لصفار القردة - أهمية التواصل البدنى للصحة العقلية، والاكتشاف المذهل لأنفرييد كينزى عن حقائق الحياة الجنسية لدى البشر. يركز هذا الكتاب على الأبحاث العلمية المذهلة التي تغير معتقداتنا عن أنفسنا، وعما يثربنا ويعركنا كبشر.

**أهم  
50 كتاباً في  
علم النفس**



# أهم 50 كتاباً في علم النفس

من نحن، كيف نفكر، ماذا نفعل  
رؤيه ثاقبه من أهم 50 كتاباً في علم النفس

توم باتلر - باودون



## لتتعرف على فروعنا في

المملكة العربية السعودية - قطر - الكويت - الإمارات العربية المتحدة  
نرجو زيارة موقعنا على الإنترنت [www.jarirbookstore.com](http://www.jarirbookstore.com)  
للمزيد من المعلومات الرجاء مراسلتنا على: [jbpublishers@jarirbookstore.com](mailto:jbpublishers@jarirbookstore.com)

### تحديد مسؤولية / إخلاء مسؤولية من أي ضمان

هذه ترجمة عربية لطبعه اللغة الإنجليزية. لقد بذلنا قصارى جهدنا في ترجمة هذا الكتاب، ولكن بسبب القيود المتأصلة في طبيعة الترجمة، والناتجة عن تقييدات اللغة، واحتياج وجود عدد من الترجمات والتفسيرات المختلفة لكلمات وعبارات معينة، فإننا نعلن وبكل وضوح أننا لا نتحمل أي مسؤولية وننفي مسؤوليتنا بخاصة عن أي ضمادات ضمنية متعلقة بطبعه الكتاب لأغراض شرائه العادي أو ملاعنته لغرض معين. كما أننا لن نتحمل أي مسؤولية عن أي خسائر في الأدبيات أو أي خسائر تجارية أخرى، بما في ذلك على سبيل المثال لا الحصر، الخسائر المرضية، أو المترتبة، أو غيرها من الخسائر.

## الطبعة الأولى ٢٠١٢

حقوق الترجمة العربية والنشر والتوزيع محفوظة لكتبة جوير

Copyright © Tom Butler-Bowdon 2007

The right of Tom Butler-Bowdon to be identified as the author of this work has been asserted in accordance with the Copyright, Designs and Patents Act 1988.

All rights reserved.

ARABIC language edition published by JARIR BOOKSTORE.

Copyright © 2012. All rights reserved.

No part of this book may be reproduced, stored in a retrieval system or transmitted in any form or by any means including electronic, mechanical, photocopying, recording, scanning or otherwise.

Scanning, uploading and distribution of this book via the Internet or via any other means is illegal.

Please do not participate in or encourage piracy of copyrighted materials. Your support of the authors and publishers rights is appreciated.

رجاءً عدم المشاركة في سرقة المواد محمية بموجب حقوق النشر والتأليف أو التشجيع على ذلك. نقدر دعمك لحقوق المؤلفين والناشرين.

# 50 Psychology Classics

Who we are, how we think, what we do

Insight and inspiration from 50 key books

Tom Butler-Bowdon





## قالوا عن الكتاب

"أخيراً، أتيح لغير المتخصصين في علم النفس أن يكتشفوا أن علم النفس لا يقتصر فقط على فرويد و يونج. هذا الكتاب يقدم لك فرصة فريدة للتعرف على مجموعة رائعة من الكتب المهمة في علم النفس في إطار سريعة".

دكتور راج بيرسوند:  
أستاذ الفهم العام للعلاج النفسي بجامعة جريشام

"يقدم هذا الكتاب الممتع ملخصات قيمة وممتعة لخمسين من أكثر الكتب أثراً في مجال علم النفس، وهو كتاب لا غنى عنه لمن يدرسون علم النفس ليتخصصوا فيه".

دكتور في. إس. راما شاندران: أستاذ جامعي،  
ومدير مركز المخ والمعرفة بجامعة كاليفورنيا في سان دييجو

"توليفة رائعة. استطاع مؤلف هذا الكتاب من خلال هذه التوليفة الرائعة من الكتب أن ييسر فهم الأفكار المعقدة وتطبيقاتها مما جعلني أقول لنفسي كثيراً أثناء قراءتي لكل كتاب من الكتب المدرجة فيه: حقاً، إن هذا هو ما يقصده مؤلفه".

دوجلاس ستون: محاضر بكلية الحقوق بجامعة هارفارد،  
والمؤلف المشارك في كتاب حوارات عصبية.

"يُؤلف باتلر باودن بحماس هائل.. إنه أستاذ حقيقي في هذا النوع من الكتابة".

جريدة يو إس إيه توداي



إهداء إلى شيرى

|                     |                       |                  |
|---------------------|-----------------------|------------------|
| ألفريه أولمر        | جافين دى بيكر         | إريك بيرن        |
| روبرت بولتون        | ادوارد دى بونو        | ناثانييل براندن  |
| إيزابيل بريجز مايرز | لوان بريزندайн        | ديفيد دى. بيرنز  |
| روبرت تشيالدينى     | ميهالى تسيكسينتميهالى | أليبرت إليس      |
| روبرت إيه. هاربر    | ميلتون إريكسون        | إريكا إريكسون    |
| هانز آيزنك          | سوزان فوروارد         | فيكتور فرانكل    |
| آنا فرويد           | سيجموند فرويد         | هيوارد جاردنر    |
| دانiali جيلبرت      | مالكوم جلادويل        | دانiali جولمان   |
| جون إم. جوقلان      | هاري هارلو            | توماس إيه. هاريس |
| إريك هوفر           | كارين دوانزاك         | ويليام جيمس      |
| كارل يونج           | الفريد كينزى          | ميلانى كلين      |
| آر. دى. لينج        | أبراهام ماسلو         | ستانلى ميلجرام   |
| آن موير             | ديفيد جيسيل           | إيفان بافلوف     |
| فريتز بيرلز         | جان بياجيه            | ستيفن بيتكر      |
| ف. إس. رامايانان    | كارل روجرز            | أوليفر ساكس      |
| بارى شوارتز         | مارتن سيليجمان        | جيلى شيهى        |
| بي. إف. سكينر       | دوجلاس ستون           | بروس باتون       |
| شيلا هين            | ويليام ستايرون        | روبرت إله. ثاير  |

# المحتويات

|     |                                                                          |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| ١   | شكر وتقدير                                                               |
| ٢   | مقدمة                                                                    |
| ١٨  | ١ أльفريد أدلر فهم الطبيعة الإنسانية (١٩٢٧)                              |
| ٢٤  | ٢ جافين دى بيكر نعمة الخوف (١٩٩٧)                                        |
| ٣٠  | ٣ إيريك بيرن ألعاب تلعبها الناس (١٩٦٤)                                   |
| ٣٦  | ٤ روبرت بولتون مهارات الناس (١٩٧٩)                                       |
| ٤٢  | ٥ إدوارد دى بونو التفكير الجانبي (١٩٧٠)                                  |
| ٤٨  | ٦ ناثaniel براند علم نفس تقدير الذات (١٩٦٩)                              |
| ٥٤  | ٧ إيزابيل بريجزمايزر المواهب تختلف (١٩٨٠)                                |
| ٦٢  | ٨ لوان بريزندайн المخ الأنثوي (٢٠٠٦)                                     |
| ٦٨  | ٩ ديفيد دى. بيرنز الشعور بالرضا (١٩٨٠)                                   |
| ٧٤  | ١٠ روبرت تشالدينى ترك الأثر (١٩٨٤)                                       |
| ٨٠  | ١١ ميهانى تسيكسينتيميهانى الإبداع (١٩٩٦)                                 |
| ٨٦  | ١٢ أبلرت إليس، وروبرت إيه هاربر دليل الحياة العقلانية (١٩٧١)             |
| ٩٠  | ١٣ سيدنى روزن صوتى سينذهب معك: القصص التعليمية لـ"ميلتون إريكسون" (١٩٨٢) |
| ٩٨  | ١٤ إريك إريكسون الشاب "لوثر" (١٩٥١)                                      |
| ١٠٦ | ١٥ هائز إيزنك أبعاد الشخصية (١٩٤٧)                                       |
| ١١٢ | ١٦ سوزان فوروارد الابتزاز العاطفى (١٩٩٧)                                 |
| ١١٨ | ١٧ فيكتور فرانكل إرادة المعنى من الحياة (١٩٦٩)                           |
| ١٢٤ | ١٨ آنا فرويد الأنا وآليات الدفاع (١٩٣٦)                                  |
| ١٢٠ | ١٩ سيجموند فرويد تفسير الأحلام (١٩٠٠)                                    |
| ١٣٦ | ٢٠ هيوارد جاردنر أطر العقل (١٩٨٣)                                        |
| ١٤٢ | ٢١ دانييل جيلبرت التشتت فى السعادة (٢٠٠٦)                                |
| ١٤٦ | ٢٢ مالكولم جلادويل طرفة العين (٢٠٠٥)                                     |
| ١٥٢ | ٢٢ دانييل جولمان العمل بذكاء انجعالي (١٩٩١)                              |
| ١٥٨ | ٢٤ جون إ. جوتمان المبادئ السبعة لإنجاح الزواج (١٩٩٩)                     |
| ١٦٦ | ٢٥ هاري هارلو طبيعة الحب (١٩٥١)                                          |
| ١٧٢ | ٢٦ توماس إيه. هاريس أنا على ما يرام - أنت على ما يرام (١٩٦٧)             |

- ٢٧ إريك هوفر المؤمن الحقيقي (١٩٥١) ٢٧
- ٢٨ كارين هورن صراعاتنا الداخلية (١٩٤٥) ٢٨
- ٢٩ ويليام جيمس مبادئ علم النفس (١٨٩٠) ٢٩
- ٣٠ كارل يونج الأنماط والعقل الباطن الجماعي (١٩٦١) ٣٠
- ٣١ ألفريد كيفرزى السلوك الجنسى لدى المرأة (١٩٥٣) ٣١
- ٣٢ ميلانى كلين الحسد والامتنان (١٩٥٧) ٣٢
- ٣٣ أر. دى. لينج الذات المنقسمة (١٩٦٠) ٣٣
- ٣٤ أبراهام ماسلو الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية (١٩٧١) ٣٤
- ٣٥ ستانلى ميلجرام إطاعة السلطة (١٩٧٤) ٣٥
- ٣٦ آن موير، ويفيد جيسيل المخ الجنسي (١٩١٩) ٣٦
- ٣٧ إيفان بافلوف الردود الشرطية المعاكسة (١٩٢٧) ٣٧
- ٣٨ فريتز بيرلز العلاج بأسلوب مدرسة الجشطة (١٩٥١) ٣٨
- ٣٩ جان بياجيه اللغة والتفكير عند الطفل (١٩٢٣) ٣٩
- ٤٠ ستيفن بينكر اللوح الأبيض (٢٠٠٢) ٤٠
- ٤١ في. إس. راما شاندرا إنأشباح في العقل (١٩٩٨) ٤١
- ٤٢ كارل روجز كيف نصبح بشراً (١٩٦١) ٤٢
- ٤٣ أوليفر ساكسن الرجل الذي ظن زوجته قبعة (١٩٧٠) ٤٣
- ٤٤ باري شوارتز تناقض الاختيار (٢٠٠٤) ٤٤
- ٤٥ مارتن سيليجمان السعادة الحقيقية (٢٠٠٢) ٤٥
- ٤٦ جيل شيهى المرات (١٩٧٦) ٤٦
- ٤٧ بي. إف. سكينر ما وراء الحرية والكرامة (١٩٧١) ٤٧
- ٤٨ "دوجلاس ستون"، و"بروس باتون"، و"شيلاهين" الحوارات الصعبة (١٩٩٩) ٤٨
- ٤٩ ويليام ستايرون الظلام المأوى (١٩٩٠) ٤٩
- ٥٠ روبرت إي. ثاير أصل الحالات النفسية اليومية (١٩٩٦) ٥٠
- ٥٠ عملاً كلاسيكيًا آخر
- الترتيب الزمني لصدور العناوين موضوع هذا الكتاب
- المراجع

# شكر وتقدير

تطلب كل كتاب من سلسلة أهم ٥٠ كتاباً جهذاً هائلاً تمثل فيآلاف الساعات من البحوث، والقراءة، والكتابة. وبعد هذا الجهد الكبير، فإن كتب السلسلة مدينة بنجاحها إلى فريق العاملين بدار نشر نيكولاوس بيرلى.

NB أنا مدين بالشكر للمردود التحريري الذى قدمه نيكولاوس بيرلى، وسالى لانزديل فى مكتب فى لندن، وهو ما جعل هذا الكتاب أفضل. وأشكر أيضاً جهود لجنة الحقوق الدولية التى حرصت على أن يقرأ هذا الكتاب أكبر عدد من الناس عبر العالم.

وأشكر باتريشيا أوهار، وتشاك دريزنر فى مكتب بوسطن شكرًا جزيلاً على التزامهما بإنجاح هذا الكتاب ونظرائه فى سلسلة أهم ٥٠ كتاباً، وعلى زيادة شعبية الكتاب فى الولايات المتحدة. وفى النهاية، ما كان لهذا الكتاب أن يرى النور لو لا العدد الهائل من الأفكار الرائعة التى تحتويها الكتب التى يتناولها بالشرح والتعليق؛ لذلك نشكر كل المؤلفين الأحياء الذين أدرجنا أعمالهم فى هذا الكتاب على ما قدموه من إسهامات فى علم النفس.



## مقدمة

يبحث هذا الكتاب - الذي يطوف بك في رحلة من خمسين كتاباً يعرض لك فيها مئات الأفكار عبر قرن من الزمان - بعض الأسئلة الأكثر استشارة بشأن ما يحزننا كبشر، وما يجعلنا نشعر بما نشعر به ونتصرف بالطريقة التي تصرف بها، وكيف تعمل أمخاخنا، وكيف يتكون لدينا إحساسنا بأنفسنا. ومعرفتنا العميقية في هذه الموضع تزيد من معرفتنا بأنفسنا، وتؤدي بنا إلى فهم أفضل للطبيعة الإنسانية، وهذا يحسن علاقاتنا، ويزيد كفاءتنا - وبإيجاز، فإن هذا يحدث فارقاً حقيقياً في حياتنا.

ويناقش هذا الكتاب أفكار وكتابات أعلام هذا المجال أمثال فرويد، وأدلر، وبيونج، وسكينر، وجيمس، وبجاجيه، وبافلوف. وبالإضافة لذلك، فإنه يلقى الضوء على كتابات المفكرين المعاصرين مثل جارد너، وجيلبرت، وجولان، وسيليجمان. ونقدم هنا تعليقاً على كل كتاب من الكتب التي أدرجناها لتوضيح النقاط الأساسية فيه، ونقدم سياقاً بالأفكار، والناس، والحركات التي صاحبت الكتب، والتي لا أقل من أن تعرف عليها حتى إن لم تكن ستقرؤها، بالإضافة إلى تقديمنا لكتب حديثة علمياً وترتبط بالواقع، ومع ذلك تأخذ في اعتبارها أحدث البحوث العلمية.

ويركز هذا الكتاب على كتب علم النفس التي يستطيع الجميع قراءتها وفهمها. وبالإضافة المؤلفات علماء النفس، فإن هذا الكتاب يتضمن كتاباً لأطباء المخ والأعصاب، والمعالجين النفسيين، والبيولوجيين، وخبراء التواصل، والصحفيين، ناهيك عن عامل بالموانئ، وخبير في العنف، وروائي. ولما كانت أسرار السلوك الإنساني في غاية الأهمية لدرجة لا يمكن توجيه واحد أو وجهة واحدة أن توضحها؛ فينبغي أن نستمع لمثل تلك المجموعة من الأصوات.

ولا ينصلب التركيز الأساسي لهذا الكتاب على الطب النفسي رغم ما يحتويه من كتب لمعالجين نفسيين مثل أوليفر ساكس، وإريكسون، وأر. دى. لينج، وفيكتور فرانكل بالإضافة إلى عدد من المعالجين النفسيين مثل كارل روجرز، وفريتز بيرلز، وميلتون إريكسون. كما لا يمثل هذا الكتاب إصلاحاً للمشاكل بقدر ما هو مهتم بتقديم أفكار عامة بشأن سبب تفكير الناس أو سلوكهم بالطريقة التي يفكرون أو يسلكون بها.

ورغم أننا أدرجنا في هذا الكتاب بعض الكتب التي تناقض العقل الباطن، فإننا لا نركز على علم نفس العمق، أو التصورات النفسية أو الروحية. ولقد أوردنا كتاباً لبعض المؤلفين الأكثر شهرة في هذا المجال مثل جيمس هيلمان (كتاب شفرة الروح)، وتوماس مور (كتاب الاهتمام بالروح)، وكارول بيرسون (كتاب البطل الداخلي)، وجوزيف كامبل (كتاب قوة الأسطورة) في كتاباً أهم ٥٠ كتاباً في مساعدة الذات، وأهم ٥٠ كتاباً روحياً - وهو الكتابان اللذان يستكشفان الكتب التي تناقض الجوانب الأكثر تحويلية وروحانية في علم النفس.

ونحن لا نزعم أن الكتب التي أوردناها في هذا الكتاب هي الأهم في علم النفس بصورة حصرية، أو أنها هي أو مؤلفيها أهم من غيرهم، فكل توليفة من هذا النوع تقريبية، ولا يمكننا الزعم بأننا نفطى فيها المجالات الأساسية والفرعية في علم النفس بصورة شاملة كاملة. إننا هنا نبحث عن الأفكار الأساسية، وإجابات الأسئلة الأكثر استنفاراً في علم النفس والمعرفة الأكبر بالطبيعة الإنسانية.

## بروز علم جديد

"علم النفس هو علم الحياة العقلية". وليام جيمس

كتب "هيرمان إينهاوس" الباحث في الذاكرة الإنسانية (١٨٥٠ - ١٩٠٩) يقول: "تاريخ علم النفس تاريخ طويل، ولكن تاريخه حديث"، وكان يقصد أن البشر طالما فكروا في أفكارهم، وانفعالاتهم، وذكائهما، وسلوكياتهما عبر آلاف السنوات، ولكن علم النفس كعلم قائم على الحقائق دون التوقعات لا يزال في طور المهد. ورغم أن هذه المقوله عمرها مائة عام، فإن علم النفس لا يزال في طور الطفولة.

وقد ظهر علم النفس من علمين أو منهجين في التفكير، وهما الفلسفة وعلم وظائف أعضاء الجسم. ويعتبر "فيلهلم واندت" (١٨٣٢ - ١٩٢٠) آباء لعلم النفس؛ لأنَّه كان مُصرًا على أن يكون علم النفس علمًا مستقلًا.. أكثر تجريبية من الفلسفة، وأكثر تركيزًا على العقل من علم وظائف الأعضاء. وفي سبعينيات القرن التاسع عشر، أسس "واندت" أول معمل تجريبي لعلم النفس، وألف كتابه الضخم *Principles of Psychological Psychology*.

ولأن كتابات "واندت" لا يقرؤها حالياً إلا المتخصصون فقط، فإننا لم ندرجه في قائمة أهم ٥٠ كتاباً في الكتاب الذي بين يديك. ورغم أن الفيلسوف الأمريكي "وليام جيمس" (١٨٤٢ - ١٩١٠) يعتبر أيضًا آباءً مؤسساً لعلم النفس المعاصر، فإن كتاباته لا تزال تحظى بقراءة عالية. و"وليام جيمس" شقيق الروائي "هنري جيمس"، وكان قد التحق بكلية الطب، ولكنه غير مساره للفلسفة، ومع ذلك فقد شعر - مثل "واندت" - بأن آليات عمل العقل تستحق أن تكون مجالاً علمياً مستقلاً بذاته. وقد ساعد "جيمس" - ببنائه على نظرية لعالم التشريح العصبي الألماني "فرانز جال" من أن كل الأفكار والعمليات العقلية ذات أساس بيولوجي - على نشر فكرة رائعة، وهي أن النفس - بكل ما فيها من آمال، وحب، ورغبات، ومخاوف - تحتويها المادة الرمادية اللينة بداخل جدران الجمجمة. وكان "جيمس" يرى أن اعتبار الأفكار نتيجة لقوة أكثر عمقاً مثل الروح يندرج تحت بند الميتافيزيقاً.

وربما ساعد "جيمس" على تعريف نطاق علم النفس، ولكن "سيجموند فرويد" هو من جعل علم النفس موضوعاً يعرفه الشخص العادي. ولد "فرويد" عام ١٨٥٦ - أي منذ مائة وخمسين عاماً تقريباً، وكان والده يعرفان أنه نابغة، ولكنهما لم يكونا يتوقعان الأثر الذي ستتركه أفكاره على العالم. بعد أن تخرج "فرويد" في المدرسة الثانوية شرع في دراسة القانون، ولكنه غير رأيه

في اللحظة الأخيرة، والتحق بكلية الطب. وقد قاده عمله في تشريح المخ ومع المرضى الذين يعانون من "الميستريا" إلى التساؤل عن أثر العقل الباطن على سلوك الإنسان، وهو ما أثار اهتمامه بالأحلام.

من السهل أن نتعامل مع فكرة الأنماط، والعقل الباطن، والكثير غيرهما من أفكار علم النفس على أنها مسلمات بديهية، ولكنها من موروث "فرويد". إن حوالى نصف الكتب التي تعرضها في هذا الكتاب إما أنها من ينتهي من مدرسة "فرويد" في علم النفس، أو مدرسة ما بعد الفرويدية، أو من يعتبرون أنفسهم ضد مدرسة "فرويد". من الشائئع حالياً أن يقال إن كتابات "فرويد" ليست علمية، وأشبه بممؤلفات أدبية وليس بعلم النفس الحقيقي. وسواء كان هذا حقيقياً أم لا، فإن "فرويد" لا يزال الأشهر في المجال. ورغم قلة ممارسة التحليل النفسي حالياً - وهو العلاج بحدث المعالج مع المريض لسبر أغوار عقله الباطن - فإن الصورة التقليدية للمعالجة النفسي - وهي صورة شخص جالس إلى جوار المريض المستلقى على أريكة ليفصح عن أعمق أفكاره - لا تزال هي الصورة الشائعة عند الحديث عن علم النفس.

وكما يعلن بعض علماء الأعصاب، فإن "فرويد" قد يستحق الإحياء من جديد، حيث لم تثبت وسائل تصوير المخ الحديثة خطأ تأكيده على الدور الكبير للأوعي في تشكيل السلوك، ولم تثبت البحوث هذا. وربما لا تزال بعض نظريات "فرويد" الأخرى صادقة حتى الآن. وحتى إن لم تكن الحال كذلك، فإن موقع "فرويد" كأكثر المفكرين في علم النفس أصلحة لا يحتمل أن يتغير.

وأبرز رد فعل على "فرويد" يأتي من المدرسة السلوكية، حيث كانت تجارب "إيفان بافلوف" الشهيرة على الكلاب - والتي أوضحت أن الحيوانات كانت خلاصة استجاباتها الشرطية للمثيرات البيئية - قد ألهمت رائد المدرسة السلوكية "بي إف. سكينر" الذي قال إن الشخص المستقل ذاتياً، والذي تحركه دوافعه الداخلية ليس إلا فكرة خيالية. وبدلًا من محاولة اكتشاف ما يحدث بداخل رأس الفرد (المدرسة العقلية)، فقد قال "سكينر" إن معرفة سبب تصرف الناس بالطريقة التي يتصرفون بها تتطلب معرفة الظروف الخارجية التي جعلتهم يتصرفون بتلك الطريقة. إن البيئة تشكل الأفراد ليكونوا ما هم عليه، ونحن كبشر نغير مسار سلوكياتنا وفقاً لما نعرف أنه مفيد لبقاءنا على قيد الحياة. وإذا أردنا بناء عالم أفضل، فكل ما سنحتاج إليه هو تهيئة بيئات تجعل الناس يتصرفون بصورة أكثر أخلاقية أو إنتاجية. وكان "سكينر" يرى أن هذا يتضمن آلية للسلوك تثيب بعض الأفعال دون غيرها.

ثم ظهر علم النفس المعرفي في ستينيات القرن الماضي، واستخدم نفس المنهج العلمي الصارم الذي استخدمته المدرسة السلوكية، ولكنه عاد للتساؤل عن كيفية تولد السلوكيات في العقل. ثمة عمليات تحدث في المخ في الفترة بين تلقى المثير من البيئة الخارجية، واستجاباته له، وقد اعتبر باحثو علم النفس المعرفي العقل الإنساني آلة تفسير هائلة تخلق أنماطاً، ومعنى للعالم الخارجي وترسم خرائط الواقع.

وقد قاد هذا المعالجين بعلم النفس المعرفي مثل "آرون بيك"، و"ديفيد دى. بيرنز"، و"ألبرت إليس" إلى قيامهم بالعلاج حول فكرة أن أفكارنا تشكل انفعالاتنا، وليس العكس، وأن تغيير طريقة تفكيرنا قد تخفف ما نشعر به من اكتئاب، أو تجعل لنا سيطرة أكبر على سلوكياتنا على الأقل. وقد حل هذا النوع من العلاج النفسي حالياً مكان الكثير من العلاج بأسلوب التحليل النفسي الفرويدى الذى كان قبل ذلك الأساس فى علاج المشاكل العقلية والذهنية لدى البشر.

وقد حدث تطور أحدث فى علم النفس المعرفي وهو "علم النفس الإيجابي"، وهو منهج جديد للبعد بعلم النفس عن المشاكل العقلية، وتوجيهه لدراسة ما يجعل الناس سعداء، ومتقائلين، ومنتجين. وهذا المجال كان قد تبأ به علماء النفس الإنسانيون الرواد مثل "أبراهام ماسلو" الذى توصل لفكرة تحقيق الذات، والشخص المحقق لذاته، و"كارل روجرز" الذى قال ذات مرة إنه يشعر بيأس من العالم ولكنه متقابل بشأن البشر.

وفى الثلاثين عاماً الأخيرة، زاد اطلاع كل من علم النفس السلوکي والمعرفى على التطورات فى علوم المخ. ويعتقد السلوکيون أنه من الخطأ أن نخمن ما يحدث داخل المخ، ولكن العلم يمكننا حالياً من رؤية ما يجرى بداخله، وتتبع المرارات والوصلات العصبية التى تولد السلوک فعلاً. وقد تُحدث البحوث فى النهاية ثورة فى طریقتنا فى النظر لأنفسنا - للأفضل بصورة شبه مؤكدة - لأنه رغم أن بعض الناس يرى أن اختزال البشر إلى كائنات تحركها تركيبة أمماً معاًها تقليل من إنسانيتنا، فالحق أن زيادة المعرفة عن المخ لا تؤدى إلا إلى زيادة تقديرنا لآيات عمله.

إن علوم المخ المعاصرة تمكنتا من العودة إلى تعريف "ويليام جيمس" لعلم النفس على أنه "علم الحياة العقلية"، ولكن باستثناء أتنا نستطيع تطوير المعرفة وفقاً لما نعرفه على المستوى الجزيئي. ولما كان علم النفس قد تطور جزئياً من علم وظائف الأعضاء، فإنه يمكن العودة به إلى جذوره البدنية. والمفارقة أن هذا الانتباه لدقات الوظائف البدنية يقدم إجابات لعدد من أعمق الأسئلة الفلسفية مثل طبيعة الوعي، وحرية الإرادة، وخلق الذكريات، والخبرة، والسيطرة على الانفعالات، بل ربما كان "العقل"، و"النفس" مجرد وهمين خلقهما التعقيد الهائل لتركيب الخلايا العصبية فى المخ، وردود الأفعال الناتجة عن المواد الكيميائية.

ما مستقبل علم النفس؟ ربما كان كل ما يمكننا التأكد منه هو أنه سيصبح علمًا أكثر اعتماداً على معرفة المخ.

### دليل سريع للكتابات فى علم النفس

من أسباب شعبية علم النفس أن كبار أساطينه مثل "جيمس"، و"فرويد"، و"يونج"، و"أدлер" قد أتوا كتاباً موجهة للقارئ العادى، بحيث يستطيع فهمها، حيث لا نزال إلى الآن نستطيع أن نقرأ أحد كتبهم ونشعر بالنشوة. ورغم صعوبة بعض أفكار علم النفس، فإن الناس لديها شغف كبير بمعرفة كيفية عمل العقل، والدراواع الإنسانية، والسلوکيات، وقد حدث خلال السنوات الخمس عشرة الأخيرة ما يشبه حقبة ذهبية جديدة في الكتابات في علم النفس التي تحظى بالشعبية مثل

مؤلفات "دانيا جولمان"، و"ستيفن بينكر"، و"مارتن سيليجمان"، و"ميهالى تسيكسينتيميهالى" لإشباع هذه الرغبة.

واليك فيما يلى مقدمة مختصرة للكتب الخمسين التى نعرضها فى الكتاب الذى بين يديك. وقد صنفنا هذه الكتب فى سبعة أصناف قد تساعدك - رغم أن هذا التصنيف غير تقليدى - على اختيار الكتب وفقاً للمواضيع التى تهمك أكثر من غيرها. وستجد فى آخر الكتاب قائمة بديلة أخرى بـ"خمسين كتاباً آخر من أهم الكتب فى علم النفس". ونؤكد مرة أخرى على أن هذه القائمة ليست حصرية نهائية، ولكنها قد تساعدك على أية قراءات إضافية ستقوم بها.

## السلوك، والبيولوجيا، والجينات:

### علم المخ

"لوان بريزندابين": المخ الأنثوى

"ويليام جيمس": مبادئ علم النفس

"ألفريد كينزى": السلوك الجنسى لدى المرأة

"آن موير" و"ديفيد جيسيل": المخ الجنسى

"جان بياجيه": اللغة والفكر عند الطفل

"ستيفن بينكر": اللوح الأبيض

"فى. أس. راما شاندران": أشباح فى المخ

"أوليفر ساكس": الرجل الذى ظن زوجته قبعة

كان "ويليام جيمس" يرى أن علم النفس علم طبيعى يستند إلى آليات عمل المخ، ولكن أدوات دراسة الكثير من هذا العضو البدنى الغامض ربما لا تفى بهذا الفرض. ولقد أصبح علم النفس حالياً يكتسب الكثير من أفكاره - ونتيجة للتقدم التكنولوجى - من المخ نفسه، وليس من السلوكيات الصادرة عنه.

وقد أثار هذا التأكيد الجديد على علم المخ أسئلة غير مريرة بخصوص الأسس البيولوجية والجينية للسلوك. هل ما نحن عليه ثابت ثابتاً معقولاً، أم نحن أواح يبضاء يمكن للبيئة أن تشكلها؟ لقد اكتسبت القضية القديمة "الطبيعة، أم البيئة" قوة جديدة، حيث أوضح علم الجينات، وعلم نفس التطور أن الكثير مما نطلق عليه الطبيعة الإنسانية - بما فيه الذكاء والشخصية - قد تم تشكيله لدينا بينما كنا فى أرحام أمهاتنا، أو على الأقل يتاثر بالهرمونات التى تفرزها أجسامنا. يقول "ستيفن بينكر" فى كتابه اللوح الأبيض - لأسباب ثقافية أو سياسية - إن الدور الكبير الذى تلعبه البيولوجيا فى سلوكيات البشر أحياناً ما يتم إنكاره، ومع ذلك فمع زيادة المعرفة سيصعب استمرار ذلك. ويوضح كتاب "لوان بريزندابين" مثلاً - وهو كتاب نتيجة سنوات طويلة من دراسة آثار الهرمونات على مخ المرأة - بعقرية درجة تشكيل البيولوجيا للنساء فى مختلف مراحل حياتهن.

وكتاب "موير" و"جيسيل": المخ الجنسي - وهو كتاب أكثر تطرفاً - يقدم حالة مقتمعة من أن الكثير من توجهاتنا السلوكية تتنج عن البيولوجيا الجنسية في المخ، والتي يتشكل أغلبها لدى الجنسين في الأسبوع الثامن في بطن الأم. والأكثر من ذلك أن أفكارنا التي نحتقى بها عن النفس تتعرض هي الأخرى لمراجعة حالياً، حيث يوضح علم الأعصاب أن أفضل فهم للنفس هو اعتبارها نوعاً من الوهم يخلقه المخ، حيث توضح المؤلفات المميزة لـ"أوليفر ساكس" - مثلاً - أن المخ يعمل دائمًا على خلق ودعم الإحساس بـ"أنا مسيطرة"، حتى وإن كانت الحقيقة أنه ليس هناك جزء في المخ يمكن أن يقول عنه إنه موضع "الإحساس بالذات". ويؤكد كتاب عالم الأعصاب "في، إس. راما شاندران" عن الأشباح في المخ والقدرة الملحوظة للمخ على خلق إحساس بالوحدة المعرفية حتى وإن كان الواقع (النفوس المتعددة، والطبقات الكثيرة للوعي) أكثر تعقيداً من هذا.

لم يقم "جان بياجيه" بأي عمل معملى على المخ، ومع ذلك فقد نشأ على دراسة الواقع في الجبال السويسرية. وقد طبق عقريته السابقة في الملاحظة العلمية على دراسة الأطفال، فلاحظ أنهم يتطهرون وفقاً لخط محدد من المراحل تتوافق مع العمر، وافتراض وجود مثير مناسب من بيئتهم. وبالمثل، فقد عمل "ألفريد كينزى" الباحث في الجنس - والذي كان عالم أحياء أساساً - على هدم المحاذير المحيطة بالحالة الجنسية عند الذكر والأنثى بتوضيحه أن طبيعتنا البيولوجية تحرك سلوكياتنا الجنسية.

ويوضح كتاباً "بياجيه"، و"كينزى" أنه رغم أن البيولوجيا عامل مسيطر دائمًا على السلوك، فإن البيئة عامل حاسم في التعبير عنه. ورغم كل المكتشفات الجديدة في الأسس الجينية أو البيولوجية للسلوك، فإننا لا ينبع أبداً أن نستنتج أن البشر تحكمهم تركيباتهم الوراثية، أو هرموناتهم، أو بنيات أممائهم، فتحن - على النقيض من الحيوانات - نعرف غرائزنا، وقد ينتج عن هذه المعرفة محاولاتنا تشكيلها أو السيطرة عليها؛ حيث إننا لا نتشكل بالطبيعة فقط، ولا بالبيئة فقط، بل بمزيج منها.

### اكتشاف العقل الباطن:

حكمة من نوع مختلف

"جافين دى بيكر": نعمة الخوف

"ميلتون إريكسون": (بقلم "سيدنى روزن") : صوتى سينذهب معك

"سيجموند فرويد": تفسير الأحلام

"مالكولم جلادويل": طرفة العين

"كارل يونج": الأنماط الرئيسية للشخصية والعقل الباطن الجماعي

يتجاوز علم النفس العقل المفكر المنطقى، وقدراتنا على استكشاف عقولنا الباطنة قد تفتح لنا منجماً ضخماً للحكمة. وقد حاول "فرويد" أن يظهر أن الأحلام ليست مجرد هلاوس لا معنى لها،

## مقدمة

بل نافذة نطل منها على العقل الباطن الذى يعلن لنا عن رغباتنا المكبوتة. وكان "فرويد" يرى أن العقل الواعى أشبأه بقمة الجبل الجليدى العائى، وأن معظم هذا الجبل - وهو الجزء المغمور - يعتبر مركز الجذب فيما يخص التحفيز. وقد تماهى "كارل يونج" هنا، حيث أوضح تركيبة كاملة دون عقلانية (العقل الباطن الجمعى) الذى يوجد مستقلاً عن الأفراد، ويعود إلى توليد دائم للعادات، والفنون، والأساطير، والأداب، والثقافة. وكان كل من "فرويد"، و"يونج" يريان أن معنى زيادة الوعى "بما يمكن تحت السطح" إضعاف لاحتمال أن تحصر الحياة صاحب ذلك الوعى. لقد كان العقل الباطن مخزن الذكاء والحكمة اللذين يمكننا الوصول إليهما إذا عرفنا كيفية الوصول إليهما، ومهمتهما الكبرى هي إعادة ربطنا بذواتنا الأكثر عمقاً.

وكلاج، فإن علم نفس "العمق" لم يحقق إلا نجاحاً متواضعاً، ولا يتميز بالكفاءة إلا بقدر كفاءة أفكار وأساليب بعض المعالجين. لقد كان "ميльтون إريكسون" المعالج الشهير - مثلاً يقول: "إن ما يستطيع الناس فعله شيء مذهل حقاً، وكل ما في الأمر أنهم لا يعرفون ما يستطيعون فعله". ولقد أدرك "إريكسون" أيضاً أن اللاوعى منجم للحلول الحكيمية وممكن مرضاه من اكتشاف ذلك المنجم، واستعادة قوتهم الشخصية التى فقدوها.

وكل جسر بين الوعى واللاوعى، فإن الحدس إحدى صور الحكمة التى نستطيع تتميّتها وتطويرها، وهذا هو ما أوضّحه بقوّة "جافين دى بيكر" فى كتابه "نعمة الخوف" الذى قدم فيه أمثلة كثيرة على قدرتنا الطبيعية على معرفة ما ينجينا فى المواقف الحرجة التى تتضمن فارقاً بين الحياة والموت إذا كنا مؤهلين لل الاستماع لأصواتنا الداخلية والتصرف وفقاً لها. وبؤكد كتاب "مالكوم جلادويل" طرفة العين على قوّة "التفكير بدون تفكير"، والذى يوضح أن التقييم الفورى لموقف أو لشخص لا يقل دقة عن التقييم الذى يستغرق وقتاً طويلاً، ورغم الأهمية الواضحة للمنطق والعقلانية، فإن الأذكياء من البشر فى حالة تواصل مع كل مستويات عقولهم، ويتحققون بانفعالاتهم حتى عندما تكون مصادر هذه الانفعالات غامضة مبهمة.

### التفكير والشعور الأفضل:

### السعادة والصحة العقلية

"ناثانيل براندن": علم نفس تقدير الذات

"ديفيد دى. بيرنز": الشعور بالرضا

"أوبرت إليس"، و"روبرت هاربر": دليل الحياة العقلانية

"دانيل جيلبرت": التعثر فى السعادة

"فريتز بيرلز": العلاج بأسلوب الجشّل

"بارى شوارتز": مفارقة اتخاذ القرار

"ويليام ستايرون": الظلّام الواضح

"روبرت إى. ثاير": أصول الحالات النفسية اليومية

من الغريب أن علم النفس ظل لسنوات طوال لا يولي السعادة اهتماماً كبيراً، ومع ذلك فقد أسرهم "مارتن سيليجمان" في جعل السعادة موضوعاً للدراسة الجادة واللاحظة، ويوضح "علم النفس الإيجابي" الذي يناصره "سيليجمان" من خلال العلم وصفات السعادة العقلية - غير المتوقعة في بعض الأحيان. وقد قدم "بارى شوارتز" من خلال تمييزه بين **المُعَظِّمَاتِ والمُرْضِيَّاتِ** فكرة تناقض المألوف، والتي تحجم من القرارات التي نتخذها في حياتنا، وهي القرارات التي من شأنها أن تؤدي حقيقة إلى سعادة ورضا أكبر. ويوضح كتاب "دانيال جيلبرت" الحقيقة المدهشة القائلة إنه رغم أن البشر هم المخلوقات الوحيدة التي تتطلع للمستقبل، فغالباً ما يقعون في خطأ عندما يتعلق الأمر بالسعادة. وقد ساعد كتاب "روبرت ثاير" - من خلال انتقاله من الكبير للصغير - آلاف الناس على اكتساب سيطرة أكبر على ما يشعرون به ساعة بساعة. والأفكار المذهلة لكل كتاب من هذه الكتب توضح أن الإنجاز في مجال السعادة ليس بالأمر الهين.

وقد كان لثورة علم النفس المعرفى أثر هائل على الصحة النفسية، ومن أعلامه "ديفيد دى. بيرنز"، وألبرت إليس". وكانوا يريان أن الأفكار تخلق المشاعر، وليس العكس. وقد ساعدت هذه الفكرة الكثير من الناس على استعادة السيطرة على حياتهم؛ لأنها تطبق المنطق العقلى على مستنقع الانفعالات الموجل، ومع ذلك فإن ما كتباه يحتوى على الكثير من التضمينات عن تحقيق السعادة بوجه عام لدرجة أن معظمنا يستطيع "أن يختار" - بالمعنى الحرفي للكلمة - أن يكون سعيداً إذا استطاع فهم آلية الفكر - الانفعالي في العقل.

لقد تعرضت فكرة تقدير الذات للانتقاد في السنوات الأخيرة، ومع ذلك يظل كتاب "ناثانيل براندن" الأصيل في هذا الموضوع مقنعاً في تأكيده على أن تقدير الذات ينبع من وجود مجموعة من المبادئ لدى الفرد وتصرفه وفقاً لها. ومع ذلك، فكما توضح قصة "ويليام ستايرون" الشهيرة مع الاكتئاب، فإن أسباب الاكتئاب غالباً ما تكون غامضة، ومن الممكن أن يصيب الجميع. ويوضح "ستايرون" أن هذه الحالة لا تزال بمثابة السرطان بالنسبة للصحة النفسية، حيث اقترب علماء النفس من إيجاد علاج له، ولكنهم لم يقتربوا منه بما يكفى بالنسبة لأولئك الذين لا يستجيبون بسرعة للعقاقير أو العلاج.

لماذا نحن على طبيعتنا:  
دراسة الشخصية والذات  
"إيزابيل بريجز مايرز": النعم تختلف  
"إريك إريكسون": "لوثر" الشاب  
"هانز آيزنك": أبعاد الشخصية  
"آنا فرويد": الأنماط والآليات الدفاعية  
"كارلين هورننai": صراعاتنا الداخلية

"ميلانى كلين": الحسد والامتنان

"آر.دى. لينج": الذات المنقسمة

"جيل شيهى": المرات

أمرنا القدماء بأن "نعرف أنفسنا"، ولكن هذه المعرفة تتطلب جوانب عديدة في علم النفس. لقد مهدت كتابات "آيزنك" عن الأبعاد الانبساطية والعصبية في الشخصية الطريق للكثير من النماذج الأخرى للتعرف على الشخصية، حيث أصبح علماء النفس المعاصرون يقيّمون الناس وفقاً للـ "خصائص الخمس الكبرى" للشخصية من انبساطية، لمبالية، ليقظة الضمير، لعصبية، لافتتاح على الخبرة. وهناك الكثير من الاختبارات حاليًا لتحديد "نوعية الشخصية". وفي حين أنه من الحكمة لا نثق في دقة هذه الاختبارات، فإن بعضها قد يقدم لنا أفكاراً صادقة. وأشار الصور المعاصرة لتلك الاختبارات هو مجرد مكون الشخصية الذي ابتكرته "بريجز مايرز".

ولا شك أن هويتنا في إحدى مراحل حياتنا تختلف عنها في مرحلة أخرى، وقد ابتكر "إريك إريكسون" مصطلح "أزمة الهوية"، وأوضح في تاريخه النفسي لحياة مارتن لوثر الألم الناتج عن الشك في الهوية، والقوة التي تكتسبها عندما نعرف أنفسنا على حقيقتها في النهاية. وكما أوضحت "جيل شيهى" في كتابها المرات الذي حقق رواجاً في سبعينيات القرن الماضي، فإننا نجتاز العديد من الأزمات أثناء سنوات رشدنا، وأن هذه الأزمات ليست متوقعة بدرجة من الدرجات فحسب، بل وفرص للنمو أيضاً.

أحياناً ما يضطر البشر للتلاقي مع ما يبدو لهم وكأنه أنفس متعارضة لديهم. وقد بدأت "آنا فرويد" من حيث انتهت والدها، وركزت على علم نفس الأنما، فلاحظت أن البشر يفعلون كل شيء لتجنب الألم، والحافظ على شعورهم بأنفسهم، وغالباً ما ينتج عن هذا خلق آلية الدفاع النفسي. أما "كارين هورناني" - المختلفة مع مدرسة "فرويد" في علم النفس - فترى أن خبرات الطفولة تؤدي إلى خلق ذات "تحرك باتجاه الناس"، أو "تجنب الناس". وأن هذه التوجهات قناع من نوع ما قد يتطور إلى أمراض عصبية لدى الفرد إذا لم يكن مستعداً لتجاوزها. وكانت ترى أن كل هذا يؤدي إلى خلق الشخص "المتكامل"، أو الحقيقي.

وقد ركزت "ميلانى كلين" على نشأة الشخصية "الفصامية" كنتيجة لعلاقة الطفل بوالدته أثناء سنواته الأولى رغم أنها ذكرت أن معظم الناس يجتازون هذه المرحلة ويقيّمون علاقات صحية مع العالم ومع أنفسهم. ومعظمنا لديه إحساس قوى بالذات، ومع ذلك فقد أوضح "آر.دى. لينج" في كتابه الشهير عن فصام الشخصية أن بعض الناس يفتقرن لهذا الشعور الأساسي بالأمان، ويحاولون ملء ذلك الفراغ بهويات زائفة. إننا نتعامل مع قدرات المخ على خلق شعور بامتلاك ذات، أو الرضا بشخصياتنا على أنه أمر مسلم به، ولكننا لا نقدر هذا إلا عندما نفقدنه.

لماذا نفعل ما نفعله؟

**المفكرون العظام الذين تناولوا الدوافع الإنسانية**

"الفريد أدلر": فهم الطبيعة الإنسانية

"فيكتور فرانكل": إرادة المعنى من الحياة

"إريك هوفر": المؤمن الحقيقي

"أبراهام ماسلو": الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية

"ستانلى ميلجرام": إطاعة السلطة

"إيفان بافلوف": الردود المعاكسة الشرطية

"بي. إف. سكينر": ما وراء الحرية والكرامة

كان "الفريد أدلر" أحد أعضاء مدرسة "فرويد" الأساسية، ولكنه انفصل عنها لعدم موافقته على أن الجنس هو المحرك الرئيسي لسلوكيات الناس، وانصب اهتمامه على كيفية تشكيل بيئتنا الأولى لنا، وكان يرى أننا جمِيعاً نبحث عن درجة أكبر من السلطة من خلال تعويضنا بما كان نعتبره قصوراً في طفولتنا - نظريته الشهيرة عن "التعويض".

وإذا كانت نظرية "أدлер" عن السلوك الإنساني ترتبط بالقوة، فإن "فيكتور فرانكل" الناجي من معسّرات النازى يؤكّد من خلال فرع علم النفس الوجودي الذي ابتدعه "العلاج بالبحث عن المعنى للحياة" على أن البشر يتقدّرون عن باقي المخلوقات بالبحث عن المعنى، حيث تتمثل مسؤولية البشر في أن يبحثوا عن معنى لحياتهم حتى في أحلك الأوقات، والبشر أححر الإرادة تماماً أيّاً كانت الظروف المحيطة بهم.

ومع ذلك، فقد كتب "إريك هوفر" - كعالم نفسي هاوٍ في كتابه "المؤمن الحقيقي" - أن الناس تترك أنفسها تجترف مع القضايا الكبرى حتى تتحرر من مسؤوليتها عن حياتها وتهرب من بؤس الواقع. وتوضح تجارب "ستانلى ميلجرام" الشهيرة أن البشر - إذا أتيحت لهم الظروف - يُظهرون استعداداً مخيفاً لإلحاق الألم بغيرهم حتى يعتبرهم أصحاب السلطة جيدين. أما عالم النفس من المدرسة الإنسانية "أبراهام ماسلو"، فعلى التقيّض مع هذا، حيث أوضح أن هناك أقلية من الأفراد الذين حققوا ذاتهم ليس بالتوافق مع المجتمع، بل باختيارهم طرقهم المفتردة، ومعيشتهم حياتهم لتحقيق كل قدراتهم. وهذا النوع من البشر تمثل للطبيعة الإنسانية لا يقل عن تمثيل أي شخص متافق مع المجتمع توافقاً أعمى لهذا المجتمع.

ورغم احتفاء الشعراء، والمؤلفين، وال فلاسفه بالدافع الداخلي الذي يوجه السلوك الإنساني المستقل والمتتحرر من البواعث، فقد عَرَف "بي. إف. سكينر" الذات على أنها "مخزن للسلوكيات الملائمة لمجموعة محددة من الظروف"، وأنه لا وجود لشيء اسمه الطبيعة الإنسانية، وأن الضمير أو الأخلاق يمكن تلخيصها في بيئة حفزتني على السلوك بطريقة أخلاقية. وكانت أفكار "سكينر"

قائمة على تجارب "إيفان بافلوف" الذي أثار نجاحه في سلوكيات الكلاب الشرطية أيضًا مسألة حرية السلوك الإنساني.

ورغم تلك الاختلافات الهائلة في فهم الدوافع، فإن مجموع الكتب التي نعرضها في هذا الموضوع تقدم أفكارًا قيمة عن سبب فعلنا لما نفعله، أو على الأقل ما نستطيع فعله من خير أو شر.

### لماذا نحب ما نحبه؟

#### آليات العلاقات

"إريك بيرن": ألعاب تلعبها الناس

"سوزان فوروارد": الابتزاز العاطفي

"جون إم. جوتمان": المبادئ السبعة لإنجاح الزواج

"هاري هارلو": طبيعة الحب

"توماس إن. هاريس": أنا على ما يرام، وأنت على ما يرام

"كارل روجرز": كيف نصبح بشراً

كان عالم الحب حكراً على الشعراء، والفنانين، وال فلاسفة عبر التاريخ، أما في الخمسين عاماً الأخيرة، فقد بدأ علماء النفس يسيطرون عليه بصورة آخذة في التزايد. في خمسينيات القرن الماضي أثبتت التجارب الرائدة لـ "هاري هارلو" - الباحث في الحيوانات العليا - أن استبدال أمهات القرود الرضع الفعلية بشبيه قماش لها أوضح درجة حاجة القرود الرضع للانتباه البدني المحب حتى يصبحوا راشدين أصحاء. ومن الملاحظ أن هذا النوع من التلامس البدني كان يتعارض مع أساليب تربية الأبناء القائمة في ذلك الوقت.

وفي الآونة الأخيرة بحث الباحث في مجال العلاقات الزوجية "جون جوتمان" في جانب آخر من آليات العلاقات، فاكتشف أن الحكم التقليدية بشأن ما يطيل أمد العشرة بين الزوجين خاطئة في الغالب. وقد أنت أهم معلومة مما يحافظ على العلاقات أو ينقذها من خلال الملاحظة العملية لأزواج في حياتهم اليومية بما في ذلك التعبيرات الدقيقة وما يبدو وكأنه تعلقات لا يُهتم بها في المحادثات اليومية بين الزوجين. وبالمثل، فربما كنا في الماضي نتطلع للكتابات الأدبية لنறعف على موضوع شخصي للغاية مثل الابتزاز العاطفي، فقد قدم لنا علماء نفس مثل "سوزان فوروارد" حلولاً أفضل بشأن كيفية حماية أنفسنا من العناصر المؤذية في العلاقات.

وقد أدرك علماء النفس الرواد مثل "إريك بيرن"، و"توماس هاريس" علاقاتنا الشخصية الحميمة على أنها "صفقات" يمكن تحليلها وفقاً للنوعيات الثلاث من النفس: الراسد، والطفل، والأب. وربما كانت ملحوظة "بيرن" من أنها في حالة دائمة من ممارسة الألعاب على بعضنا البعض رؤية تشاؤمية للبشر، ومع ذلك فإن معرفتنا لتلك الألعاب تمكنا من تجاوزها.

ويتضح إسهام علم النفس التابع للمدرسة الإنسانية في تحسين العلاقات البشرية من خلال إدراج اسم "كارل روجرز" في الكتاب الذي بين يديك، والذي يذكرنا كتابه المهم بأن العلاقات لا تزدهر ما لم يُسدها الاستماع المتبادل، والقبول دون إصدار أحكام، وتوضيجه أن التعاطف هو سمة الشخص الصادق الأصيل.

### تحقيق الأفضل في العمل: القوة الإبداعية ومهارات التواصل

"روبرت بولتون": مهارات الناس  
"إدوارد دي بوونو": التفكير الجانبي  
"روبرت تشيهالدينى": ترك الأثر  
"ميهالى تسيكسينتيميهالى": الإبداع  
"هيوارد جاردнер": أطر العقل  
"دانياł جولمان": توظيف الذكاء الانفعالي  
"دوجلاس ستون"، و"بروس باتون"، و"شيلا هين": الحوارات الصعبة

يُثار جدل كبير في الأوساط الأكademية حول طبيعة الذكاء، ومع ذلك فتحن لا يهمنا في حياتنا العملية إلا تطبيقات ذلك الذكاء. ويقترح اثنان من الأعلام في هذا المجال، هما "دانياł جولمان"، و"هيوارد جاردнер" أن الذكاء يتجاوز كثيراً اختبارات مُعامل الذكاء، وأن هناك عدة أنواع من الذكاء ذات طبيعة انفعالية، أو اجتماعية تمثل مجتمعة عاملاً حاسماً في جودة أداء الفرد في حياته.

وعلى خلاف اختبار مُعامل الذكاء، فإن قدرة المرء على التواصل الجيد قد تتحسن بصورة سهلة نسبياً كما يوضح كتاب "روبرت بولتون" الشهير. وفي كتاب الحوارات الصعبة - وهو نتيجة لبحوث مكثفة بجامعة هارفارد - يقدم "دوجلاس ستون" وزملاؤه نصيحة رائعة للتعامل مع عدد من المواقف الصعبة في مجال العمل. ولأن الحياة كثيراً ما تكون نتيجة لمثل تلك التفاعلات البسيطة؛ فإنه من المهم أن نفهم أن خلف ما يقال بالفعل، وكيف نجري حواراً جيداً دون أن نجرح كرامة أحد.

ومن العوامل الحاسمة في النجاح القدرة على الإقناع، ومن هنا فإن كتاب "روبرت تشيهالدينى" المرجعى كتاب لا غنى عنه لمن يعملون بالمبيعات، ولكنه يفيد أيضاً كل من يرغب في معرفة كيف يجعل الناس يفعلون أشياء لا يرغبون في فعلها في الحالات العادية.

والإبداع أيضاً من مكونات النجاح في العمل. كان مصطلح "التفكير الجانبي" الذي ابتكره "إدوارد دي بوونو" غريباً في ستينيات القرن الماضي، ولكن ثقافة الشركات حالياً تتوقع من الجميع أن يفكروا خارج الصندوق. وعلى المستوى الأكبر، فإن كتاب الإبداع لـ "ميهالى تسيكسينتيميهالى"

يرتكز على درجة منهجية، ويوضح سبب ضرورة الإبداع للحياة الثرية ذات المعنى، وسبب عدم تحقيق الكثرين أقصى نجاحاتهم حتى سنوات متاخرة من حياتهم. والأهم من هذا أن الكتاب يقدم الكثير من خصائص الشخص المبدع، وهي الخصائص التي يمكننا احتذاؤها.

### علم النفس والطبيعة الإنسانية

"أصبح علم الطبيعة الإنسانية يحتل حالياً الموضع الذي كانت الكيمياء تحمله في العصور القديمة التي كان الكيميائيون فيها يحاولون تحويل التراب إلى ذهب".

"ألفريد أدلر"

"لكل إنسان نظرية عن الطبيعة البشرية ويتوقع سلوكيات الآخرين، ومعنى هذا أننا جميعاً بحاجة لنظريات توضح لنا ما يجعل الناس يتصرفون".

"ستيفن بينكر"

عرف "ويليام جيمس" علم النفس بأنه علم الحياة العقلية، ومع ذلك فيمكننا تعريفه أيضاً بأنه علم الطبيعة الإنسانية. بعد ثمانين عاماً من مقوله "ألفريد أدلر" السابقة، لا يزال أمامنا طريق طويل حتى نجعل علم النفس علمًا يقينياً مثل علم الفيزياء أو الأحياء مثلًا. وإلى أن يحدث هذا، فإننا بحاجة لنظرية تُعرفنا ما يجعل الناس يتصرفون. وحتى نتفوق، فلا بد أن نعرف من نحن وما نحن، وأن نفهم جيداً دوافع الآخرين. والطريقة المألوفة لهذه المعرفة هي خبرات الحياة، ولكننا نستطيع زيادة معارفنا في هذا الموضوع من خلال القراءة. يكتسب بعض الناس أفكارهم من خلال القراءات الأدبية، ويكسبها آخرون من الفلسفة، ومع ذلك فعلم النفس هو العلم الوحيد الذي يهتم حصرياً بدراسة الطبيعة الإنسانية، والذي تهدف الكتب الشهيرة منه - والتي نعطيها في هذا الكتاب الذي بين يديك - إلى توصيل هذه الحكمة المهمة.



أهم  
٥٠ كتاباً في علم النفس

١٩٢٧

## فهم الطبيعة الإنسانية

"إن أحاسيس الدونية، وعدم الكفاءة، وعدم الأمان هي ماتحدد هدف المرء من حياته".

"ثمة دافع واحد مشترك وراء كل صور الغرور، فالشخص المغرور يضع لنفسه هدفًا لا يستطيع تحقيقه، حيث يريد أن يكون أكثر أهمية ونجاحًا من أي إنسان آخر، وهذا الهدف نتيجة مباشرة للإحساس بعدم الكفاءة".

"يترك كل طفل ليقيم خبراته، ويتهتم بتطوره الشخصى بعيداً عن المدرسة. وليس هناك أعرف ثابتة لاكتساب المعرفة الصادقة عن النفس البشرية؛ لذلك يجد علم الطبيعة الإنسانية نفسه حالياً فى الموضع الذى كانت الكيمياء تحتله فى العصور القديمة التى كان الكيميائيون فيها يحاولون تحويل التراب إلى ذهب".

### الخلاصة

ما نظن أننا نفتقر إليه هو ما يحدد مصيرنا في الحياة.

### المثيل

"إريك إريكسون": الشاب "لوثر" ص ٩٨

"آنا فرويد": الأنماط والآليات الدفاع ص ١٢٤

"سيجموند فرويد": تفسير الأحلام ص ١٣٠

"كارين هورنى": صراعاتنا الداخلية ص ١٨٠

## الفصل ١

# ألفريد أدلر

في عام ١٩٠٢ بدأت جماعة من الرجال - معظمهم أطباء - في الاجتماع كل أربعاء في شقة بمدينة فيينا، وفي النهاية أصبحت "جمعية الأربعاء" التي أسسها "سيجموند فرويد" مدرسة فيينا لعلم النفس القائم على التحليل النفسي، وكان "ألفريد أدلر" أول رئيس لها. ولأن "أدلر" كان ثالثاً أهم شخصية في مدرسة فيينا، ومؤسس علم النفس الفردي، فإنه لم يعتبر نفسه أبداً تلميذاً لـ "فرويد". وبينما كان "فرويد" شخصية قوية ذات خلفية تعليمية عالية، ويعيش في حي راقٍ بمدينة فيينا، فقد كان "أدلر" ذا مظهر يدل على انتقامته للطبقة الفقيرة، حيث كان ابنًا لتأجر حبوب نشا في ضواحي مدينة فيينا. وفي حين كان "فرويد" مشهوراً بمعروضاته للعلوم اللاتينية والإغريقية، وبمجموعة مقتنياته الأثرية، فقد كان "أدلر" يجتهد لتحسين الأحوال الصحية والتعليمية لأبناء الطبقة العاملة وبناصر حقوق النساء.

وحدث الانفصال بين العلمين في عام ١٩١١ بعد أن ازداد ضيق "أدلر" من اعتقاد "فرويد" بأن كل المشاكل النفسية ناتجة عن الرغبات الجنسية المكتوبة. وكان "أدلر" قد نشر قبل ذلك بسنوات كتابه الذي أوضح فيه أن رؤية الناس لأجسامهم وتصورهم لأوجه القصور لديهم عامل مهم في تحديد أهدافهم في الحياة. وكان "فرويد" يعتقد أن الناس تحرکها بصورة كاملة محركات العقل الباطن، أما "أدلر" فقد كان يعتبر أن البشر كائنات اجتماعية يخلقون أسلوبهم في الحياة وفقاً لاستجاباتهم للبيئة وما يعتقدون أنهم يفتقرون إليه، وأن الناس تكافح بطبيعتها للحصول على المزيد من القوة الذاتية، والشعور بالهوية، ولكن الأسواء منهم يبحثون أيضاً عن التوافق مع المجتمع والإسهام في الصالح العام.

### التعويض عن مواضع الضعف

كان "أدلر" مثل "فرويد" يعتقد أن النفسية الإنسانية تتشكل أثناء مرحلة الطفولة، وأن أنماط السلوك البشري تظل ثابتة بدرجة كبيرة حتى يدخل الإنسان مرحلة الرشد. ومع ذلك، ففي حين ركز "فرويد" على الحالة الجنسية لدى الأطفال، فقد اهتم "أدلر" بمحاولة الأطفال زيادة قوتهم في العالم؛ لأن نشأة الأطفال في بيئه يرون أن كل من حولهم فيها أكبر حجماً وأكثر قوة، يجعل كل طفل يبحث عن اكتساب ما يحتاج إليه بأسهل الطرق.

ويشتهر عن "أدلر" فكرة عن "ترتيب الميلاد" - أو موضع الإنسان في عائلته - فكان يرى أن الأطفال الأصغر - مثلاً - غالباً ما يحاولون "التفوق على كل أفراد الأسرة و يكونون أكثرهم قدرة"

## الفصل الأول

نظرًا الصغر حجمهم وكذلك ضعف قوتهم الواضح. وكان يرى أن المنعطفات في حياة الطفل طريق النمو والتطور، فإذاً أن تجعله يقلد الكبار حتى يصبح أكثر قوة وأهمية، أو أن يُظهر الضعف حتى يحصل على اهتمام الراشدين ومساعدتهم.

وبإيجاز، فإن كل طفل يتطور بطرق تمكنه من تعويض ضعفه بأفضل صور التعويض الممكنة. قال "أدلر": "تظهر آلاف الموهاب والقدرات نتيجة شعور البشر بعدم كفاءتهم". وفي نفس الوقت، فإن رغبة الفرد في اعتراف الناس به تبدو إحساساً بالدونية، وينبغي للتربية الجيدة للأطفال أن تستطع تحريرهم من هذا الإحساس بالدونية حتى لا ينمو الطفل ولديه حاجة غير سوية للفوز على حساب الآخرين. وربما افترضنا أن بعض الإعاقات الذهنية، أو البدنية، أو في الظروف التي تعرضنا لها في طفولتنا كانت تمثل لنا مشكلة، ومع ذلك فإن ما يمثل قيمة ومسئوليّة يعتمد على السياق، فتحن من يحدد مدى أهمية ما لدينا من مواضع قصور.

إن محاولة النفس التحرر من الإحساس بالدونية غالباً ما تشكل حياة الإنسان، حيث يحاول الفرد أحياناً التعويض عن هذا الإحساس بطرق متطرفة. وقد ابتكر "أدلر" مصطلح "عقدة النقص" الشهير، ففي حين أن هذه العقدة قد تجعل شخصاً معيناً أكثر تجنبًا وانسحابًا، فإنها قد تجعل شخصاً آخر يعوض عنها في صورة إنجازات هائلة. هذا هو "دافع القوة المرضي" الذي يتم التعبير عنه على حساب الآخرين والمجتمع بوجه عام. وقد قال "أدلر" عن نابليون إنه رجل ضئيل ترك أثراً هائلاً على العالم، وهو حالة كلاسيكية تعبّر عن عقدة النقص.

### كيف تكون الشخصية؟

وكان المبدأ الأساسي لدى "أدلر" هو أن الشخصية لا تكونها عوامل وراثية، بل مؤثرات اجتماعية حيث كان يرى أن "الشخصية" نتيجة مقدرة لتفاعل قوتين متعارضتين هما: الحاجة للقوة – أو تعظيم الذات، وال الحاجة "للشعور الاجتماعي"، والجماعية.

وهاتان القوتان متعارضتان، وكل إنسان متأثر بدرجة متفردة عن غيره؛ لأنه يقبل هاتين القوتين أو يرفضهما بدرجة تختلف عن غيره. وعلى سبيل المثال، فإن الصراع من أجل السيطرة عادة ما يقيده إدراك توقعات المجتمع، بحيث يتم تقييد الغرور أو الكبرياء، ومع ذلك فعندهما ينطلق الطموح أو الغرور، فإن النمو النفسي للفرد يصل إلى نهايته بصورة مفاجئة، أو كما عبر عنه "أدلر" عندما قال: "الفرد التواق للقوة يسير في طريق فيه هلاكه".

وعندما يتم تجاهل الشعور الأول – الشعور الاجتماعي وتوقعات المجتمع – لدى أحدهم، فإنه يُظهر خصائص شخصيته عدوانية مثل: الغرور، والطموح، والحسد، والغيرة، والطمع، أو صفات غير عدوانية مثل: الانسحاب، والقلق، والجبن، وغياب المجاملات الاجتماعية. وعندما تسيطر إحدى هذه القوى على الشخص، فإن هذا عادة ما يكون نتيجة لمشاعر متصلة لديه بعدم الكفاءة. ومع ذلك، فإن هذه القوى تخلق أيضاً حدة، أو توتوّراً يمنح المرأة طاقة هائلة. إن مثل هؤلاء يعيشون "في توقع لانتصارات كبرى" حتى يعواضوا عن هذه المشاعر، ولكن إحساسهم المتضخم بالذات

## ألفريد أدلر

يُفقدهم الشعور بالواقع، وتصبح الحياة بالنسبة لهم هي الأثر الذي سيتركونه على العالم، أو آراء الآخرين فيهم. ورغم أن هؤلاء يرون أنفسهم أبطالاً، فإن الآخرين يرون أن تمركزهم حول أنفسهم يمنعهم من الاستمتاع ببعض متع الحياة. إن هؤلاء ينسون أنهم بشر يرتبطون بغيرهم من البشر.

### أعداء المجتمع

وقد أكد "أدلر" على أن المتكبرين عادة ما يخفون حقيقتهم بقولهم إن هذا التكبر نوع من الطموح بل و"الحماس"، ويغفون مشاعرهم الحقيقية بطرق ذكية: ياظهارهم أنهم ليسوا متكبرين، حيث يتعمدون إظهار التواضع البالغ، أو عدم الاهتمام بملبسهم. ومع ذلك، فإن ملحوظة "أدلر" الثاقبة عن الشخص المغرور هي أنه يسأل عن كل شيء في حياته: "وما الذي يفيدني من هذا؟".

ويتساءل "أدلر": هل يخدم الإنجاز الكبير الناتج عن الغرور الإنسانية في شيء، حيث إنه من المؤكد أن تعظيم الذات دافع ضروري للرغبة في تغيير العالم إذا نظرنا إليه من منظور صحيح؟ وكانت إجابة "أدلر" بالنفي، حيث لا يمثل الغرور إلا جزءاً بسيطاً من العبرية الحقيقة، بل إنه يقلل من قيمة الإنجاز. إن الأشياء العظيمة التي تخدم الإنسانية ليست نتيجة لغرور، بل للشعور الاجتماعي. وكل البشر مغوروون بدرجة ما، ولكن الأسواء نفسياً هم أولئك الذين يعادلون ذلك الغرور لديهم بإسهاماتهم لصالح الآخرين.

والمغوروون لا يسمحون - بحكم طبيعتهم - لأنفسهم بالاستسلام لاحتياجات المجتمع، حيث يشعرون أثناء تركيزهم على تحقيق وضع، أو مركز، أو هدف معين بأنهم يستطيعون تقليل التزاماتهم الطبيعية للمجتمع، أو الأسرة وهي الالتزامات التي يعتبرها غيرهم ثوابت. لذلك، فإن هؤلاء معتادون على أن يضعوا أنفسهم أولاً، ويجيدون لوم الآخرين.

تضمن الحياة الاجتماعية بعض القوانين والمبادئ التي لا يستطيع الفرد الالتفاف حولها، فكل إنسان بحاجة لباقي أفراد المجتمع حتى يعيش بدنياً وذهنياً - أو كما قال "داروين" فإن الحيوانات الضعيفة لا تعيش بمفردها أبداً. قال "أدلر": "التوافق مع المجتمع أهم وظيفة نفسية" من الممكن أن يجيدها الفرد. قد يكون ظاهر الناس أنهم ينجذبون الكثير، ومع ذلك ففى غياب ذلك التوافق المهم مع المجتمع قد لا يكونون شيئاً، وقد يراهم من حولهم لا شيء، وهؤلاء هم أعداد المجتمع - كما يقول "أدلر".

### كائنات تناضل لتحقيق الأهداف

والفكرة الأساسية في مدرسة "أدلر" في علم النفس هي أن الأفراد في حالة نضال دائم لتحقيق الأهداف. وفي حين يرى "فرويد" البشر على أن ماضيهم يحركهم، فإن رؤية "أدلر" هي أن البشر تدفعهم أهدافهم، سواء كانت هذه الأهداف على مستوى الوعي أو اللاوعي. ليست النفس ساكنة، بل لابد أن تحتشد خلف هدف - سواء كان هدفاً أنتانياً أو جماعياً - وتتحرك باستمرار لتحقيق هذا الهدف. إننا نعيش حياتنا وفقاً لـ"رؤانا" لشخصياتنا، ومن نحن، ومن سنصبح، وهذه الرؤى

## الفصل الأول

ليست صحيحة بطبيعتها، ومع ذلك فإنها تمكنا من أن نعيش ممتنعين بالطاقة والتحرك الدائم نحو شيء.

ونفس هذه الحقيقة من التحرك باتجاه الأهداف هو ما يجعل النفس محصنة ضد الدمار ومقاومة للتغيير. كتب "أدлер" يقول: "أصعب شيء على البشر هو أن يعرفوا أنفسهم ويفيروها"، بل والأكثر من ذلك أنه ربما كانت مبررات الفرد لرغباته في التوازن مع الذكاء الجماعي الأكبر للمجتمع.

### تعليقات ختامية

كان "أدлер" يريد من خلال توضيحه للقوتين المكونتين لشخصية الفرد - القوة الذاتية، والشعور الاجتماعي - أن يوضح أن فهمنا لهما سيحررنا من تشكيلاهما لنا عن غير وعي. قد نكتشف من خلال من نذكر أسماءهم وأعمالهم في هذا الكتاب شيئاً بأنفسنا، وهو أتنا ربما تشرنقا داخل عائلاتنا أو مجتمعاتنا ونسينا العمل الرائع الذي كنا نعمل به، أو ربما اعتبرنا أنفسنا "ملوك العالم" القادرين على تحدي الأعراف الاجتماعية إذا أردنا هذا. وفي كلتا الحالتين، ثمة عدم توازن سوف يؤدي إلى تقييد لقدراتنا.

إن معظم من يقرأون كتاب فهم الطبيعة الإنسانية يقرؤونه باعتباره فلسفه وليس علم نفس، حيث تملئه التعميمات عن الشخصية الفردية القائمة على الحكم، وليس على التجربة. وهذا الغياب للدعم العلمي للحقائق في الكتاب من الانتقادات الأساسية الموجهة له، ومع ذلك فقد أصبحت بعض التصورات التي قدمها الكتاب مثل مفهوم "عقدة النقص" جزءاً من لغة الحديث اليومي.

رغم أن كلاً من "فرويد"، و"أدлер" كانت لديهما أهداف ذهنية وفكريّة يسعون لها، فقد كان هدف "أدлер" أكثر تواضعاً حيث كان متأنّاً بالأفكار الاشتراكية مثل الفهم العملي لكيفية تشكيل الطفولة للحياة الراسدة، وهو ما قد يفيد المجتمع بكامله. وعلى النقيض من أسلوب "فرويد" النخبوى ثقافياً، فقد كان "أدлер" يعتقد أن فهم الطبيعة الإنسانية لا ينبغي أن يقتصر على علماء النفس وحدهم، بل هو مهمة كل شخص نظراً للآثار السلبية لعدم فهمها. وهذا التوجه في علم النفس توجه ديمقراطي على غير العادة؛ لذلك فإنه من الملائم أن يكون كتاب فهم الطبيعة الإنسانية قائماً على عام كامل من المحاضرات التي ألقاها "أدлер" في معهد الشعب في فيينا. إنه كتاب يستطيع الجميع قراءته وفهمه.

## ألفريد أدلر

"ألفريد أدلر"

ولد "أدلر" في فيينا عام ١٨٧٩ ، وكان الابن الثاني من سبعة أبناء. أصيب في الخامسة من عمره بمرض خطير في رئتيه، وتوفي شقيقه الأصغر، فقرر أن يُصبح طبيباً.

درس الطب في جامعة فيينا، وحصل على شهادة التخصص عام ١٨٩٥ ، وفي عام ١٩١١ ألف كتاباً طبياً عن الصحة وظروف العمل لدى الخياطين، وفي العام التالي قابل "سيجموند فرويد".

ظل "أدلر" مشاركاً في مدرسة فيينا للتحليل النفسي حتى عام ١٩١١ ، لكنه انفصل هو وثمانية علماء نفس آخرين عام ١٩١٢ عنها ليؤسسوا جمعية علم نفس الأفراد. وفي ذلك العام نشر كتابه المهم *The Neurotic Constitution* . وقد توقف "أدلر" عن العمل أثناء الحرب العالمية الأولى،

حيث عمل في مستشفى عسكري، وهي التجربة التي عززت من موقفه المناهض للحرب.

وبعد انتهاء الحرب، أسس "أدلر" أول عيادة من عياداته الائتين والعشرين، والتي كانت لها الريادة في الصحة النفسية للأطفال في فيينا. وعندما أغفلت السلطات هذه العيادات عام ١٩٣٢ (لأن "أدلر" كان يخالف معتقداتهم)، هاجر إلى الولايات المتحدة، وعمل أستاذًا في كلية الطب في لونج آيلاند. ومنذ عام ١٩٢٧ ، أصبح أستاذًا زائراً بجامعة كولومبيا، واشتهر في أوروبا والولايات المتحدة بسبب محاضراته العامة.

مات "أدلر" عام ١٩٣٧ بعد إصابته بنوبة قلبية مفاجئة أثناء وجوده في مدينة أبردين في إنجلترا أثناء جولة محاضرات له في أوروبا. وله أربعة أبناء من زوجته "راسا" التي تزوجها عام ١٨٩٧ .

ومن كتب "أدلر" الأخرى: *The Practice and Theory of The Science of Living* ، *What Life Could Mean to You* . وكتابه الشهير *Individual Psychology*

١٩٩٧

## نعمة الخوف

"إننا نحن البشر - مثل كل الكائنات - نستشعر وجود الخطر، فلدينا نعمة وجود حارس داخلي نكي مستعد دائمًا لتحذيرنا من المخاطر وتوجيهنا أثناء المواقف الخطيرة".

"رغم أننا نريد أن نعتقد أن العنف مسألة سبب ونتيجة، فالحقيقة أن العنف عملية - أو سلسلة ليست المحصلة العنيفة فيها إلا حلقة واحدة".

"بالنسبة لأمثال هؤلاء، يمثل الرفض تهديدًا للهوية، وللذات، وللنفس بكاملها، وبهذا المعنى يمكننا أن نقول عن جرائم القتل التي يرتكبونها إنها دفاع عن النفس".

### الخلاصة

ثق في فطرتك لا في التكنولوجيا لتحمي نفسك من العنف

#### المثيل

"مالكوم جلادول": طرفة العين ص ١٤٦

## الفصل ٢

# جافين دى بيكر

"ربما كان يراقبها منذ فترة، نحن لا نعرف على وجه اليقين، ومع ذلك فما نعرفه فعلًا هو أنها لم تكن أول ضحاياه.." بهذه الجملة يبدأ كتاب نعمة الخوف، وهو كتاب يحكي قصصاً واقعية لأناس أصبحوا ضحايا أو كادوا يصبحون ضحايا للعنف. وفي كل قصة منها إما أن يكون الشخص قد استمع إلى صوت حسه ونجا، أو لم يستمع لذلك الصوت فتحمل تبعه ذلك.

العادة أن نعتبر الخوف شيئاً سيئاً، ولكن "دى بيكر" يحاول أن يوضح أنه نعمة قد تحمي من الضرر. يدور كتاب نعمة الخوف: للائل النجاة التي تحمي من العنف حول معرفة ما يدور في عقول الآخرين حتى لا نعتبر أفعالهم مفاجأة كاملة. ورغم أن هذا قد لا يكون مريحاً، خاصة عندما يكون العقل الذي نحاول معرفة ما يدور بداخله عقل قاتل محتمل، فإنه من الأفضل أن نعرف هذا بأنفسنا بدلاً من معرفته بطريقة تكلفتنا الكثير.

قبل أن يكمل "جافين دى بيكر" الثالثة عشرة من عمره شاهد عنفًا في بيته بقدر ما يشاهده معظم الناس على مدار حياتهم. وحتى ينجو من ذلك العنف، كان عليه أن يجيد توقع الموقف التالية التي ستتضمن شجاراً، وجعل مهمة حياته وصف العقلية العنيفة حتى يستطيع الناس أن يروا للائل العنف. وقد أصبح "دى بيكر" خبيراً في تقييم مخاطر العنف، وكُلف بحماية الشخصيات الحكومية، وعملاء الشركات، وكان محاضراً شارحاً للعنف الأسري.

وليس "دى بيكر" عالماً نفسياً، ولكن كتابه يقدم من الأفكار عن طبيعة الحدس، والخوف، والعقلية العنيفة أكثر مما يمكن أن يحتويه أي كتاب متخصص في علم النفس. وكتاب نعمة الخوف أشبه برواية بوليسية جيدة من حيث إنه لا يغير قارئه فحسب، بل وقد ينقذ حياته فعلًا.

## أمان الحدس

يقول "دى بيكر" إننا نسينا في عالمنا المعاصر أن نعتمد على فطرتنا لحماية أنفسنا، حيث يكل معظمنا مهمة التعامل مع العنف إلى الشرطة والقانون معتقداً أنها تحمي، ومع ذلك فغالباً ما يكون تدخل هذه الهيئات والسلطات بعد فوات الأوان. ويدليل ذلك أن نعتقد أن التكنولوجيا المقدمة سوف تحمي من الخطر، فكلما زاد ما لدينا من أجهزة إنذار وأسوار عالية، زاد شعورنا بالأمان. ومع ذلك فهناك مصدر للحماية أفضل من كل هذا، وهو فطرتنا أو حدسنا. عادة ما يكون لدينا كل ما نحتاج إليه من معلومات لتحذيرنا من أناس أو مواقف معينة، ومثل باقي المخلوقات فإن لدينا أنظمة تحذير داخلية من الخطر. رغم أن الناس كثيراً ما تبهر بحدس الكلاب، إلا أن

## الفصل الثاني

"دى بيكر" يقول إن حدس البشر أفضل من حدس الكلاب، ولكن مشكلة هذا الحدس أن البشر ليسوا مستعدين لتصديقه والثقة به.

ويقول "دى بيكر" على لسان الإناث اللاتي تعرضن للاعتداء: "رغم أنني كنت أعرف تماماً أن ما حدث سيؤدي للاعتداء، فلم أبعد نفسي عن الخطر". لقد كان المعتدون على هؤلاء النساء ممن يساعدونهن على حمل حقائبهن، أو يدخلون المصعد معهن ليستطيعوا أن يجعلوهن يتواافقن مع ما يريدونه. ويقول "دى بيكر" إن هناك "شفرة عامة للعنف" يستطيع معظم الناس استشعارها بصورة آلية، ومع ذلك ف غالباً ما تُضعف الحياة المعاصرة قدرتنا على هذا الاستشعار. إننا إما لا نرى دلائل العنف أساساً، أو لا نقبل الاعتراف بها إذا رأيناها.

ومن العجيب أن "دى بيكر" يقترح أن "الثقة بالحدس هي التقييد المباشر للمعيشة في الخوف". إن الخوف الحقيقي لا يعجز المرأة، بل يقويه، ويمكنه من فعل أشياء لا يستطيع فعلها في الأوقات العادية. وفي أول حالة يعرضها في كتابه، تم حصار امرأة والاعتداء الجسدي عليها في شقتها. وعندما قال المعتدى عليها إنه ذاهب إلى المطبخ، سمعت صوتاً بداخلها يطلب منها أن تتبعه على أطراف أصابعها دون أن يسمعها؛ فرأته يفتح أدراج المطبخ بحثاً عن سكين كبير - ليقتلاها، فتسليت إلى الباب الخارجي للشقة وهربت. وكان الشيء المذهل في هذه الحالة هو ما قالته تلك المرأة من أنها لم تكن خائفة. إن الخوف الحقيقي شعور إيجابي يستهدف حمايتها، وذلك لأنه يتضمن الحدس لدينا.

### مسحة من العنف لدى كل إنسان

ينتقد "دى بيكر" فكرة أن هناك "عقلية إجرامية" تميز بعض الناس عن بقية البشر، فمعظم الناس يقولون إنهم لا يستطيعون قتل غيرهم، ثم نسمع منهم تحذير "ما لم نكن مضطرين لحماية من نحبهم". إننا جميعاً قادرون على الأفكار الإجرامية، بل والأفعال الإجرامية. يوصف الكثير من القتلة بأنهم "معدومو الإنسانية"، ومع ذلك فمن المؤكد - كما يقول "دى بيكر" - أنهم بشر عاديون. إذا استطاع إنسان معين فعل شيء معين في ظل ظروف معينة، فإن كل البشر يستطيعون فعل ذلك الشيء. وفي كتابه، لا يميز "دى بيكر" بين "الإنسان" و"الوحش الأدمي"، بل يبحث في إن كان لدى الفرد النية أو القدرة على إضرار غيره، ثم يستنتج أن "مصادر العنف موجودة لدى كل إنسان، وكل ما يختلف هو رؤيتنا لمبررات ذلك العنف".

### سلسلة كاملة، وليس حدثاً منفصلاً

لماذا يرتكب الناس العنف؟ يلخص "دى بيكر" أسباب العنف في أربعة عناصر هي:

- ❖ التبرير: حيث يقرر الشخص أنه تمت الإساءة إليه عن عمد.
- ❖ البدائل: حيث يجدون العنف كطريق وحيد للقصاص والعدالة.
- ❖ الظروف وال subsequences: حيث يقرر الشخص أنه يستطيع تحمل تبعات سلوكه العنيف، وعلى سبيل المثال قد لا يبالي المطارد بدخول السجن إذ ظفر بمن يطارده.

- ❖ القدرة: حيث يثق المعتدى فى قدرته على استخدام جسمه، أو طلقات سلاحه، أو قبلاته لتحقيق أغراضه.

ويتحقق فريق العاملين مع "دى بيكر" من وجود هذه "المؤشرات السابقة للفعل العنفي" قبل توقع احتمالية وقوع عنف من شخص يهدد عميلاً. يقول "دى بيكر" إننا إذا انتبهنا جيداً، فإن العنف "لن يحدث". إنه ليس من الشائع أن "يُظهر الناس نواياهم" قبل أن يرتكبوا جريمة قتل. ويقول "دى بيكر" إنه يمكن توقع العنف "كما يمكن توقع غليان الماء".

وثمة شيء آخر يساعدنا على توقع العنف، وهو فهمنا لأنّه عملية "لا تكون النتيجة العنيفة فيها إلا حلقة واحدة فقط". وفي حين أن الشرطة تبحث عن دوافع الجرائم ، فإن "دى بيكر" وفريق العاملين معه يتعمقون للبحث عن تاريخ العنف، أو وجود نية العنف التي عادة ما تسبق الفعل العنفي.

ويتضمن كتاب نعمة الخوف فصلاً عن العنف بين الأزواج، ويوضح أن معظم حالات قتل الأزواج لا تحدث في لحظة، بل عادة ما يكون قراراً متمهلاً مدروساً يسبقه مطاردة الزوج لزوجته ورفض الزوجة له. يرى مثل هؤلاء الأزواج أن رفض زوجاتهم لهم تهديد لشعورهم بهن و بأن قتل زوجاتهم هو الطريقة الوحيدة لاستعادة ذلك الشعور. وهنا يعلن "دى بيكر" حقيقة تحذيرية، وهي أن ثلاثة أرباع حالات قتل الأزواج تحدث بعد انسحاب المرأة من الحياة الزوجية.

### كيف نختار طريقاً نفسياً؟ عادة ما تتضمن صفات المعتدى الإجرامي:

- ❖ الاستهتار والتظاهر بالشجاعة.
- ❖ التصلب في التفكير.
- ❖ عدم الصدمة من الأشياء التي تصدم الآخرين.
- ❖ الهدوء الغريب أثناء الصراع.
- ❖ الرغبة في السيطرة.

وما هو أفضل مؤشر لتوقع العدوان الإجرامي؟ يرى "دى بيكر" أن الطفولة المضطربة أو المهيأة للطفل مؤشر مهم، فقد أوضحت دراسة على السفاحين أنهم جميعاً كانوا ضحايا للعنف والإهانة، أو الإهمال في طفولتهم . كان "روبرت باردو" - الذي قتل المثلثة "ريبيكا شايفر" - يُحبس في طفولته في غرفته ويلقى له طعامه كما لو كان كلباً، ولم يتعلم أبداً أن يكون ذا علاقات اجتماعية. إن مثل هؤلاء يكُونون رؤية مقدمة للعالم، وعادة ما يكون هذا على حساب المجتمع. ومع ذلك، فقد يجيد من يتسمون بالعنف إخفاء دلائل اضطرابهم النفسي، حيث قد يكونون مثلاً للأخلاق والاستقامة بحيث يبدون من يراهم "أناساً عاديين". والدلائل التحذيرية تشمل:

## الفصل الثاني

- ❖ أن يكونوا ظرفاء ولطفاء بصورة زائدة.
- ❖ أن يتحدثوا كثيراً، ويقدموا الكثير من التفاصيل غير الضرورية لتشتيت من يستمع لهم.
- ❖ أن يقتربوا من غيرهم ولا يسمحون لغيرهم بالاقتراب منهم..
- ❖ أن يماثلوا أو يهينو إهانات بسيطة حتى يستفزونا للتورط معهم.
- ❖ أن يستخدموا أسلوب "الجماعية بالإكراه" باستخدامهم كلمة "نحن" حتى يُشعروا ضحاياهم بأنهم وهم في قارب واحد.
- ❖ أن يجدوا طريقة لمساعدة غيرهم حتى يشعروا بدَّين لهم.
- ❖ أن يتوجهوا رفض الآخرين لهم . لا تدع لأحد أبداً يخرجك عن رفضك؛ لأنه إن نجح في هذا، فسيشعر بأنه يسيطر عليك.

ليس من اللازم أن نعيش في حالة من هوس الشك في الآخرين – فمعظم ما نقلق منه لا يحدث أبداً – ومع ذلك، فإنه من السخف أن نثق في أنظمة الأمان في منازلنا، أو أماكن عملنا، أو في الشرطة ثقة كاملة، فلأن الناس هم من يلحقون الأذى بغيرهم، فإن الناس هم ما ينبغي أن نفهمه – كما يقول "دى بيكر".

### داخل عقل المطارد

يحكى كتاب نعمة الخوف عن الشخصيات العامة من عملاء "دى بيكر"، ومحاولات المطاردين الاقتراب منهم، ففي أي وقت قد يتبع مطربي أو ممثل شهير ثلاثة أشخاص أو أربعة يبعثون له عدداً هائلاً من الخطابات، أو يحاولون اختراق ترتيباته الأمنية، وعدد قليل فقط من هؤلاء المطاردين من يريدون فعلًا قتل الهدف (أما الباقيون فيعتقدون أن ثمة "علاقة" من نوع ما تربطهم بالنجم)، ومع ذلك فإن القاسم المشترك بينهم هو البحث الشديد عن اعتراف الناس بهم.

كلنا نريد اعتراف الناس بنا، والمجده، والأهمية بدرجة من الدرجات، والمطاردون يصبحون مشاهير بقتلهم لشخص شهير، حيث ارتبط اسمـا "مارك تشابمان"، و"جون هينكل" – مثلاً – للأبد باسم هدفيهما: "جون لينون"، و"رونالد ريجان". وكان هذان الشخصان لا يريان بأساساً بالاختيار، حيث إنه طريق مختصر للشهرة، والمرضى النفسيون لا يبالغون كثيراً بأن كان انتقام الناس لهم سليباً أم إيجابياً.

وقد استحوذت صورة الشخص المخبول الذي يتبع النجم السينمائي أو الرئيس على الخيال الشعبي، ولكن "دى بيكر" يتساءل عن سبب اهتمامنا بمطاردي المشاهير بينما نتجاهل حقيقة أن امرأة تُقتل كل ساعتين على يد زوجها أو خليلها في الولايات المتحدة فقط. ومن المصادفة أنه لا يتحقق كثيراً بنظام الكبح الذي يقول إنه لا يؤدي إلا إلى زيادة حدة الموقف. إن من يتسمون بالعنف يزدھرون في الجو المفتوح، وإذا كانوا غير متزنين في كل الحالات، فإن فرض النظام لا يضمن الأمان.

## تعليقات ختامية

كتاب موهبة الخوف كتاب مناسب تماماً للبيئة الأمريكية، حيث يسود الثقافة الأمريكية الاستخدام المفرط للأسلحة بالإضافة إلى قلة التأكيد على الآخرين في التماسك الاجتماعي. إذا كنت تعيش في قرية إنجليزية أو مدينة يابانية، أو حتى في مكان هادئ في الولايات المتحدة، فإن هذا الكتاب سيبدو لك كما لو كان كتاباً ألهه شخص مريض نفسياً.

ومع ذلك، فإن "دى بيكر" يلوم التقارير الإخبارية التليفزيونية المسائية على أنها جعلت بلاده تبدو أكثر خطورة مما هي في الواقع لافتًا إلى أن الوفاة نتيجة السرطان أو حوادث الطرق أعلى بكثير من الوفاة نتيجة حادث عنف يرتكبه شخص غريب.

ومنذ الهجوم على مركز التجارة العالمي في نيويورك عام ٢٠٠١، أصبح الأمريكيون مهووسين باحتمال حدوث عنف عشوائي، ومع ذلك فإن معظم صور الهجوم وحوادث القتل تحدث بداخل المنازل. ومعرفة الدلائل على هذه الحوادث قد تحمينا من الضرب. أما فيما يخص الأمان الشخصي، فإن "دى بيكر" يقول إن الرجال والنساء يعيشون في عالمين مختلفين. وقد قالت "أوبيرا وينفري" متابعي برنامجهما التليفزيوني إن كتاب نعمة الخوف "ينبغي أن تقرأه كل امرأة أمريكية".

تأثر "دى بيكر" أثناء تأليفه لكتاب نعمة الخوف بثلاثة كتب بالتحديد هي: كتاب *Whoever Fights Monsters* من تأليف "روبرت ريسلر" عالم السلوكيات في مكتب التحقيقات الاتحادي الأمريكي، وكتاب *Violent Behavior* من تأليف عالم النفس "جون موناهان"، وكتاب *Conscience* من تأليف "روبرت دى. هير"، وهو كتاب يطوف بقارئه في رحلة في عقول المرضى النفسيين. هناك الكثير من المؤلفات الحالية عن العنف، ولكن كتاب "دى بيكر" يظل أفضل بداية للقراءة في هذا المجال.

## "جافين دى بيكر"

يعتبر "دى بيكر" رائداً في مجال تقييم التهديد، وتوقع العنف وإدارته. وتقديم شركته خدمات استشارية وحماية للشركات، والمؤسسات الحكومية، والأفراد. وقد رأس "دى بيكر" الفريق الأمني لضيوف الرئيس الأمريكي السابق "رونالد ريغان"، وعمل مع وزارة الخارجية أثناء الزيارات الرسمية للزعماء الأجانب. وقد ابتكر أيضًا نظام MOSAIC للتعامل مع التهديدات التي يتلقاها قضاة المحكمة الأمريكية العليا، ونواب مجلس الشيوخ والكونجرس الأمريكي. وقد استشير "دى بيكر" في الكثير من القضايا الجنائية مثل القضايا الجنائية والمدنية ضد "أوه. جيه. سيمبسون".

و"دى بيكر" حاصل على الزمالة من الدرجة الأولى من جامعة كاليفورنيا في لوس أنجلوس، وكلية العلاقات العامة، وكان رئيساً مشاركاً للهيئة الاستشارية لمجلس العنف. ومن مؤلفاته الأخرى كتاب: *Fear Less: Protecting the Gift* عن أمن الأطفال، وكتاب *Real Truth about Risk, Safety and Security in a Time of Terrorism*.

١٩٦٤

## ألعاب تلعبها الناس

"لعبة الزوجية" المسمّاة "حقيقة الغداء". وفي هذه اللعبة يُعد الزوج - الذي يستطيع تحمل نفقات تناول الغداء في مطعم كبير - لنفسه بضع سلطائر صباح كل يوم ويأخذها معه للعمل في حقيقة ورقية. وبهذه الطريقة يستخدم بقایا الخبز وطعم العشاء في الليلة السابقة، بالإضافة إلى الحقائب الورقية التي توفرها له زوجته حتى يسيطر سيطرة كاملة على الشئون المالية لأسرته؛ فآية زوجة تستطيع أن تشتري لنفسها فراء غالياً إذا رأت هذه التضخيّة بالذات من جانب زوجها<sup>٤٣</sup>.

"يعود الأب لبيته من العمل، فيتصيد خطأ لابنته، فتُرثى بوقاحة، أو ربما كانت البنت هي من بادر بالوقاحة التي يتتصيداها والدها خطأ. ترتفع الأصوات ويحتمم الصراع.. وهنا توجد ثلاثة احتمالات هي: (أ) ينسحب الأب إلى غرفته ويوصد بابها خلفه بقوة، و(ب) تنسحب البنت إلى غرفتها وتوصد بابها خلفها بقوة، و (ج) ينسحب كل منهما إلى غرفته ويوصد بابها خلفه بقوة. وفي كل الحالات تتميز نهاية لعبة "التصعيد" بإيصال باب الغرفة بقوة".

### الخلاصة

يلعب الناس ألعاباً كبدائل للحميمية الفعلية، ورغم أن كل لعبة من هذه الألعاب غير سارة إلا أن لها مردوداً معيناً على أحد اللاعبين فيها أو كليهما.

### المثيل

"توماس إيه. هارس": أنا على ما يرام، وأنت على ما يرام ص ١٧٢

"كارين هورن": صراعاتنا الداخلية ص ١٨٠

"فريتز بيرلز": العلاج بأسلوب الجشطلت ص ٢٤٤

## الفصل ٣

# إيريك بيرن

في عام ١٩٦١، نشر عالم النفس "إيريك بيرن" كتاباً بعنوان ممل، وهو *Transactional Analysis in Psychology* ولكنه أصبح الكتاب الأساسي في مجاله، وكثُرت الإحالات إليه وحقق مبيعات جيدة.

وبعد ثلاث سنوات، نشر "بيرن" سلسلة كتب قائمة على نفس الأفكار، ولكنها ذات لغة سهلة. وكان مقدراً لكتاب ألعاب تلعبها الناس - بعنوانه الجذاب وتصنيفاته الذكية الممتعة للدعايف الإنسانية - أن يجذب المزيد من الانتباه. وكانت مبيعات الطبعة المبدئية بنسخها الثلاثة آلاف بطبيعة للغاية، ولكن بعد عامين - وبفضل الدعاية الشفوفية للكتاب وبعض الإعلانات المتواضعة - بيع من الكتاب ثلاثة آلاف نسخة. وظل الكتاب على قائمة جريدة نيويورك تايمز بأفضل الكتب مبيعاً لمدة عامين (وهي مدة كبيرة بالنسبة لكتاب غير أدبي)، وأصبح الكتاب قالباً يحتذى به. مؤلفون آخرون حققوا ثراء مفاجئاً من تأليفهم كتاباً في علم النفس الشعبي حققت أعلى المبيعات. ورغم أن "بيرن" لم يكن يدرك هذا في ذلك الوقت، فقد كان كتاب ألعاب يلعبها الناس: علم نفس العلاقات الإنسانية بداية لطفرة في علم النفس الشعبي الموجه للقراء العاديين - وهو توجه في الكتب يختلف عن كتب مساعدة الذات من جانب والمؤلفات الأكademية في علم النفس من جانب آخر. وكانت جموع علماء النفس تنظر لكتاب "بيرن" على أنه كتاب سطحي موجه للجمهور العادي، ومع ذلك فالحق أن الخمسين أو الستين صفحة الأولى من الكتاب مكتوبة بأسلوب علمي قوى، ولا تخف هذه الحدة العلمية إلا في الجزء الثاني من الكتاب، وهذا هو الجزء الذي اشتري معظم الناس الكتاب حتى يقرأوه.

وقد حقق كتاب ألعاب تلعبها الناس حتى الآن مبيعات تجاوزت خمسة ملايين نسخة، ودخلت الجملة عنوان الكتاب الاستخدام كتعبير اصطلاحى في اللغة الإنجليزية.

## الخطبات والصفقات

يببدأ "بيرن" الكتاب ببحث يقول إن الأطفال الرضع إذا حرموا من التواصل البدنى غالباً ما يتعرضون لانتكاسة بدنية وذهنية لا يمكن إصلاحها، ويشير إلى الدراسات الأخرى التي توضح أن الحرمان الحسى لدى الراشدين قد يؤدي إلى أمراض نفسية مؤقتة. إن الراشدين لا يقلون عن الأطفال في حاجتهم للتواصل البدنى، ولكن ذلك التواصل غير موجود في الغالب؛ لذلك يلجأ الناس للتفاوض والمساومة بدلاً من البحث عن "الخطبات" الانفعالية الرمزية من الآخرين. إن النجم السينمائى - مثلاً - قد يحصل على هذه الخطبات من خلال مئات الخطابات التي يتلقاها

### الفصل الثالث

أسبوعياً من محببيه المحبين، في حين قد يحصل عليها العالم من خلال ثناء إيجابي واحد على عمله من رمز كبير في مجال تخصصه.

ويعرف "بيرن" الخبطة بأنها "الوحدة الأساسية للسلوك الاجتماعي"، وتبادل الخبطات هو صفتان؛ لذلك ابتكر عبارة "تحليل الصفقات" لوصف آليات التفاعل الاجتماعي.

#### لماذا نلعب الألعاب؟

نظراً ل حاجتنا لتلقى الخبطات الانفعالية، فإن "بيرن" يقول إن البشر على الصعيد البيولوجي يعتبرون أن أي تواصل اجتماعي - حتى لو كان سلبياً - أفضل من عدم وجوده. وهذه الحاجة للعلاقة الحميمية هي أيضاً سبب تورط الناس في "الألعاب" - وبذلك تصبح بدلاً للتواصل الحقيقي الصادق.

وقد عرف اللعبة على أنها: "سلسلة متواصلة من الصفقات الخفية التكميلية، والتي تتتطور إلى نتيجة محددة ومتوقعة". ونحن نمارس الألعاب لإرضاء دافع خفي، غالباً ما يتضمن هذا الإرضاء مردوداً.

والناس لا تدرك في معظم الأوقات أنها تمارس الألعاب؛ فهذه الألعاب جزء طبيعي من التفاعل الاجتماعي. والألعاب النفسية ليست مثل لعبة البوكر التي تخفي فيها نوايانا كجزء من إستراتيجية لتحقيق مردود معين - وهو كسب المال، فقد يتمثل مردود الألعاب النفسية في عالم العمل - مثلاً - في عقد الصفقة، فكثيراً ما نسمع من الناس كلمة "العبة" عند حديثهم عن أعمالهم كاعتراف لوابع منهم بأن عملهم يتضمن سلسلة من المناورات لتحقيق مكسب محدد. وماذا عن الألعاب في العلاقات الحميمية؟ عادة ما يتضمن مردود الألعاب في هذه العلاقات نوعاً من الرضا الانفعالي أو زيادة في السلطة.

#### الأنفس الثلاث

لقد تطور تحليل الصفقات النفسية عن أسلوب التحليل النفسي الفرويدى، والذي درسه "بيرن" وما رسه. ذات مرة تعامل "بيرن" مع رجل مريض، فاعترف له المريض بأنه كان "طفلًا في ملابس راشد". وفي الجلسات التالية، سأله "بيرن" إن كان الطفل هو من يتحدث معه أم الراشد. ومن خلال هذه الخبرة، وغيرها من الخبرات، توصل "بيرن" لتصور أن بداخل كل إنسان ثلاثة أنفس، أو "ثلاث أنواع" غالباً ما تتعارض مع بعضها. ومميزها بأنها:

- ❖ توجهات وتقدير الرمز الأبوي (الأب).
- ❖ عقلانية وموضوعية الراشد وقبول الحقيقة (الراشد).
- ❖ مواقف وثبتارات الطفل (الطفل).

وهذه الأنسس الثلاث ترتبط بصورة من الصور بالأنا الأعلى (الأب)، والأنا (الراشد)، والهو (الطفل) عند "فرويد".

يقول "بيرن" إننا نظهر في أي موقف للتفاعل الاجتماعي إحدى هذه الحالات الثلاث، ونتنقل بسهولة من إحداها للأخرى. وعلى سبيل المثال، فقد نبدى إبداعية الطفل، وفضوله، وجاذبيته، ولكننا نبدى معها أيضاً المزاجية أو الانفعالية، أو عناد الطفل. ومع كل حالة مزاجية من هذه الحالات إما أن تكون منتجين أو غير منتجين.

وأثناء لعبنا لعبة مع شخص معين نلتزم بإحدى هذه الأنسس الثلاث، وبدلاً من أن نظر محابين، أو صادقين، أو قريبين لنجعل على ما نريده، ربما شعرنا بضرورة أن نتصرف مثل الآباء الآمنين، أو الأطفال المدللين، أو أبدينا مظاهر الحكمة والعقلانية الذي يميز الراشدين.

### فلنبدأ الألعاب

والجزء الأساسي من كتاب "بيرن" عبارة عن سرد بالكثير من الألعاب التي يلعبها الناس مثل:

#### "لولاك..."

وهذه اللعبة أكثر شيوعاً بين الأزواج، حيث يشكون فيها أحد الزوجين من أن زوجه عقبة في طريق فعله ما يريد أن يفعله في الحياة.

ويقول "بيرن" إن معظم الناس يختارون - عن غير وعي - في أزواجهم أن يكون لديهم خصائص تضع عليهم بعض القيود، وقدم مثلاً لأمراً كانت تتوق لتعلم الرقص. وكانت مشكلة هذه الزوجة أن زوجها يكره الخروج من المنزل؛ لذلك كانت حياتها الاجتماعية محدودة. انضمت هذه السيدة لمدرسة تعليم رقص، ولكنها اكتشفت أنها تخاف من أن ترقص أمام الناس، فتركـت الدراسة. وما يريد "بيرن" قوله هنا هو أن ما نلوم أزواجاً علينا، غالباً ما يعكس مشكلة لدينا نحو أنفسنا. إن ممارسة لعبة "لولاك..." تمكننا من التوصل من مسئولية مواجهتنا مخاوفنا أو أوجه قصورنا.

#### "لماذا لا تفعل..؟" - "أجل، ولكن.."

تبـدأ هذه اللعبة عندما يحدد أحدهم مشكلة في حياته، فيقدم له آخر اقتراحًا إيجابياً لحلها، فيقول صاحب المشكلة: "أجل، ولكن.."، ثم يمضى ليجد مشكلة في الحلول المقدمة. إذا كان في حالة الرشد، فربما فحصنا ذلك الحل، ولكن ليس هذا هو الهدف من إثارة الحوار؛ فهدفه إثارة المتحدث لتعاطف الآخرين معه نتيجة عدم قدرته على مواجهة الموقف (حالة الطفل). وهذه اللعبة تتيح لحالى المشاكل فرصة لعب دور الآباء الحكماء.

## الرجل الخشبية

يتبنى من يلعب هذه اللعبة توجهاً دفاعياً يقول: "ماذا تتوقع من شخص ذي رجل خشبية/ طفولة سيئة/ مشاكل في الأعصاب/ إدمان للشراب؟". وهذا الشخص يستخدم بعض خصائصه كعذر لقصور كفاءته أو دافعيته، بحيث لا يتحمل المسئولية الكاملة عن حياته.

وتتضمن الألعاب الأخرى التي يقدمها "بيرن":

- ❖ ألعاب الحياة: "لقد انتصرت عليك أيها اللعين"، و"هل ترى ما جعلتني أفعل؟".
- ❖ ألعاب الزواج: "امرأة باردة"، أو "هل ترى كم حاولت جاهداً حتى أحسن الأمور؟".
- ❖ ألعاب "الخير": "الحكيم العطوف"، أو "سيسعدهم التعرف على".

ولكل لعبة من هذه الألعاب نسيجها - فرضية أساسية، وكيفية لعبها - ومركب نقیض لها هذا النسيج، أي طريقة خاتمتها، حيث يتبنى أحد اللاعبين فيها سلوكاً في عقله يجعله "فائزًا".

قال "بيرن" إن الألعاب التي تلعبها أشبه بأشرطة قديمة ورثتها من طفولتنا، ونواصل تشغيلها. ورغم أن تلك الألعاب مقيدة ومدمرة، فإنها تقدم نوعاً من الراحة، وتحررنا من الحاجة لمواجهة المشاكل النفسية التي لا حل لها. ويرى البعض أن ممارسة الألعاب قد أصبحت جزءاً من شخصياتنا. يشعر الكثيرون بحاجة للشجار مع أقرب الناس إليهم أو الصراع مع أصدقائهم حتى يظلو مهتمين بهم. ومع ذلك، فإن "بيرن" يحذرنا من أتنا إذا لعبنا الكثير من الألعاب السيئة لفترة طويلة، فإنها ستصبح مدمرة لنا. وكلما ازداد لعبنا للألعاب، ازداد توقعنا أن يلعبها معنا الآخرون أيضاً. ومن يمارس الألعاب بصورة دائمة قد تنتهي به الحال مصاباً بهوس نفسى، بحيث ينعكس الكثير جداً من دوافعه وتحيزاته في سلوكيات الآخرين.

## تعليقات ختامية

رغم أن الكثيرين من علماء النفس الممارسين اعتبروا كتاب ألعاب يلعبها الناس مبسطاً للغاية وغير كفاءً أكاديمياً، فإن فكرة تحليل الصفقات التي قدمها لا تزال مؤثرة للغاية، وقد استعمل بها الكثيرون من المعالجين والمستشارين النفسيين بأسلوب التحليل النفسي ممن يتعاملون مع مرضى يصعب التعامل معهم أو مراوغين. ويبدو هذا الكتاب كتاباً ثورياً؛ لأنه استخدم دقة علم النفس في مجال كان يعتبر مملكة للروائيين وكتاب المسرح. والحق أن الروائي الأمريكي "كيرت فونيجرات" قد ألف مراجعة شهيرة لكتاب أوضح فيها أن محتوياته قد تلهم الكتاب الأدبيين لسنوات قادمة. ينتمي كتاب ألعاب يلعبها الناس إلى مدرسة "فرويد" في علم النفس، حيث يرتكز الكثير من الأفكار التي يقدمها على أفكار "فرويد" عن الكبت، والتوتر الجنسي، والدوافع اللاواعية. ويبدو في الكتاب أيضاً بقايا سينينات القرن الماضي من حيث اللغة التي كتب بها وتوجهاته الاجتماعية. ومع ذلك، فلا تزال قراءة هذا الكتاب مفتحة للعقل، وهو من أهم الكتب نظرًا لفكرته البسيطة من أن الناس تلعب ألعاباً نفسية دائمةً وربما ظلت تلعب الألعاب. وكما أوضح "بيرن"، فإننا نعلم

## إيريك بيرن

أبناءنا كل ما يلزمهم لتبني الثقافة التي نعيش في كنفها وممارستها في الحياة، ونقضي الكثير من الوقت في التفكير للمدارس التي نلتحق بها والأنشطة التي يمارسونها، ومع ذلك فإننا لا نعلمهم شيئاً عن هذه الألعاب، والتي هي سمة واقعية - وإن لم تكن جيدة - لأنيات التفاعل في كل عائلة ومؤسسة.

وربما اعتبرت أن كتاب ألعاب تلعبها الناس يقدم رؤية سوداوية غير ضرورية للطبيعة البشرية، ولكن هذا لم يكن نية "بيرن" من تأليفه لكتاب، حيث أوضح أننا نستطيع التخلص من هذه الألعاب إذا عرفنا أن هناك بدليلاً لها. ونتيجة خبرات الطفولة التي نتعرض لها، فإننا نفقد قيمنا الطبيعية بأنفسنا، وتلقائيتنا، وفضولنا التي كنا نتمتع بها كأطفال، ونبني أفكار حالة الأب بما نستطيع فعله وما لا نستطيع فعله. إن الوعي الأكبر بذلك الأنفس الثلاث يشعرنا براحة أكبر تجاه أنفسنا، حيث يجعلنا نتحرر من الشعور بحاجتنا لتفويض من غيرنا حتى نحقق النجاح، ويقل استعدادنا لوضع الألعاب مكان الحميمية الحقيقة.

## "إيريك بيرن"

نشأ "إيريك بيرنشتاين" في مونتريل بكندا، وكان والده طبيباً ووالدته مؤلفة، وتخرج في كلية الطب بجامعة ماكجيل عام ١٩٢٥، ثم تربى على التحليل النفسي بجامعة بيل. حصل على الجنسية الأمريكية، وعمل بمستشفى مارونت زيون في نيويورك، وغير اسمه إلى "إيريك بيرن" في عام ١٩٤٣.

عمل "إيريك بيرن" أثناء الحرب العالمية الثانية مالجاً نفسياً في الجيش الأمريكي، وبعد ذلك أكمل دراسته متلماً على يدي "إيريك إريكسون" - انظر ص ٩٨ - في معهد سان فرانسيسكو للتحليل النفسي. وبعد أن استقر في كاليفورنيا في نهاية أربعينيات القرن الماضي تحرر من سيطرة مدرسة التحليل النفسي عليه، وتطور عمله على حالات الآنا على مدار العقود الثلاثة التالية حتى وصل إلى فكرة تحليل الصنفقات. وقد أسس الجمعية الدولية لتحليل الصنفقات، وقسم وقته على العمل في عيادته الخاصة، وتقديم الاستشارات، وشغل المناصب في المستشفيات.

وقد ألف "بيرن" في عدد كبير من الموضوعات، فبالإضافة إلى كتابه *What Do You Say After You Say Hello?* (1975) الذي حقق أعلى المبيعات هو الآخر، والذي يبحث فكرة *Layman's Guide to Psychiatry and Psychoanalysis* "مخطوطات الحياة"، ألف أيضاً كتاب *Sex* (1963), *Structures and Dynamics of Organizations and Groups* (1957), و *Beyond Games and Scripts* (1970)، ونشر له عام ١٩٧٦ بعد وفاته كتاب *in Human Loving* (1970). انظر أيضاً السيرة الذاتية التي كتبتها عنه "إليزابيث واكتينز جورجنسن" بعنوان *Berne: Master Gamesman* (1984).

وقد اعترف "بيرن" بأن لديه ابنًا راشدًا، وذات مرة وصف نفسه بأنه (مراهن في السادسة والخمسين). وكان "بيرن" لاعب بوكر محترفاً، وقد تزوج ثلاث مرات، وتوفي عام ١٩٧٠.

١٩٧٩

## مهارات الناس

"رغم أن التواصل بين الناس هو أعظم إنجازات البشرية، فإن الشخص العادي لا يتواصل مع غيره بصورة جيدة. إن التواصل الضعيف يؤدي إلى الوحدة والانعزal عن الأصدقاء، والأحباب، والزوج، والأبناء - بالإضافة إلى تأثيره السلبي على العمل".

"لا يمكن لمهارات التواصل - أيا كانت دقة تكوينها - أن تحل محل الصدق والاهتمام والفهم، ومع ذلك فإنها قد تساعدنا على التعبير عن هذه الخصائص تعبيراً تتجاوز كفاءته قدرة كل منا على التعبير عنه في الماضي".

### الخلاصة

مهارات الناس المتميزة لا تجعلك تحصل على ما تريده فحسب، بل وتجلب لك أفضل ما في العلاقات أيضاً.

#### المثيل:

"دانيال جولان": التعامل بذكاء انسعالي ص ١٥٢

"كارل روجرز": كيف تصبح بشرًا ص ٢٧٢

"دوجلاس ستون"، و"بروس باتون"، و"شيلا هين": الحوارات الصعبة ص ٣١٢

## الفصل ٤

# روبرت بولتون

غالباً ما تكون أفضل الكتب هي تلك الكتب التي لا يريد مؤلفوها أى شيء من وراء تأليفهم لها. في مقدمة كتاب مهارات الناس: كيف تؤكد نفسك، وتستمع للآخرين، وتحل الصراعات يقول "روبرت بولتون" إنه لم يكن ليدخل الكتابة في مجال التحاور لولا حقيقة أن مهارات العاملين معه كانت سيئة جداً.

وقد ألف "بولتون" هذا الكتاب على مدار سنتين أشقاء إدارته لشركة استشارية، واختبر مادة الكتاب على آلاف الناس الذين يقيمون ورش عمل مهارات للتواصل في الشركة. وكان المشاركون في الاختبار ينتمون إلى كل المستويات الوظيفية من تنفيذيين كبار، إلى عاملين بالمستشفيات، إلى أصحاب شركات صغيرة، إلى رجال دين.

ليست هناك مهنة لا يؤثر التواصل على النجاح فيها. ولقد اكتشفت الكثيرون - وخاصة العاملون في المجالات التقنية والفنية - أن العمل "الفعلي" جزء واحد من وظيفتهم، وأن الجزء الآخر من وظائفهم هو إدارة الناس أو التعامل معهم. ولذلك، فإذا كنت تجيد التواصل، فإن هذا يضمن لك تحقيق نصف إنجازاتك على الأقل.

## إزاله العقبات

يقول "بولتون" إن الناس يتوقفون للارتباط ببعضهم البعض، وأنهم قد يشعرون بالوحدة ليس لعدم وجود أحد حولهم، بل لأنهم لا يستطيعون التواصل جيداً. ومع ذلك، فإذا كانا قد صعدنا القمر، وعالجنا الأمراض الخبيثة، فلماذا لا نتواصل جيداً؟ إن أحد أسباب ضعف التواصل هو أننا نتعلم قدرًا كبيرًا من مهارات التواصل من عائلاتنا، والاحتمال الأغلب أن والدينا ليسوا متواصلين جيدين، وكذلك كان والداهم.

يعتاج كل إنسان تقريباً لتحسين مهاراته في التواصل، ومع ذلك فإن تواصلاتنا مليئة - دون أن نعرف - بالعقبات التي تحول دون التواصل الجيد مع الآخرين. ومن العقبات الرئيسية في التواصل الحكم على الآخرين، وتقديم الحلول.

عندما نستمع إلى أحدهم، فإنه من الصعب أن ننتصت لما يقوله دون أن نضيف له "قيمة" من عندنا، وهذا هو الجانب الظريف في الحكم على ما يقوله الناس، أما الجانب الآخر منه فهو الانتقاد وإطلاق الصفات عليه. إننا نشعر مع المقربين منا بأن علينا أن نكون انتقاديين، وإلا هل نرى كيف يتغيرون. أما مع الآخرين، فإننا نشعر بالحاجة لأن نطلق عليهم صفات مثل "عقرى"، أو "صلووك"، أو "أحمق"، أو "شكس"، ولكن فعلنا هذا يجعلنا نكتف عن رؤية ذلك الشخص

## الفصل الرابع

كإنسان بل نراه كنمط أو فئة. و "نصيحتنا الجيدة" في الحقيقة قلما تكون بناءة، وذلك لأنها عادة ما تمثل إهانة لذكاء من نوجه النصيحة له.

وربما كنا معتادين على العقبات بدرجة نتساءل معها عما سيظل باقياً إذا أزلناها من أسلوب التحاور. إن ما سيبقى من الحوارات هو القدرة على فهم الآخرين والتعاطف معهم وتوضيح مخاوفنا ومبررات قلقنا لهم.

### مهارات الاستماع

هل محادثتك بمثابة منافسة يكون "أول من يلتقط أنفاسه فيها" هو المستمع؟ ليس الكثيرون مستمعين جيدين، حيث أوضحت البحوث أن "نسبة ٧٥٪ من التواصل اللفظي يتم تجاهلها، أو إساءة فهمها، أو نسيانها بسرعة".

وهناك فرق كبير بين مجرد السمع، والإنصات كما يقول "بولتون": فالإنصات يتتجاوز مجرد الفعل физиологичный ليشمل مشاركة نفسية مع من نحاوره. وليس الاستماع مهارة واحدة، وذلك لأن الممارسة الحقيقة الفعلية له تتضمن عدداً من المهارات التالية:

### الانتباه

النسبة الشائعة في البحوث في مجال التواصل هي أن ٨٥٪ من تواصلاتنا غير لفظية؛ لذلك فإن مهارات الانتباه - التي توضح مدى حضورنا أثناء حوارتنا مع من نتحدث معهم - شيء مهم جداً للتواصل الجيد. حيث لا ينبغي أن تطوف بنظرك في الغرفة؛ ولكن ينبغي أن توضح للأخرين أنك تركز على ما يقولونه من خلال هيئة جسمك وتواصلك البصري، أي أنك "تستمع له بجسمك".

ويصف "بولتون" في كتابه وقت أن كان الرسام "نورمان روكيول" يرسم صورة شخصية للرئيس الأمريكي أيزنهاور، فيقول إنه رغم أعباء عمل الرئيس واقتراب دخوله حملة إعادة انتخابه، فقد منح "روكيول" كل انتباذه طوال الساعة ونصف الساعة التي جلس إليه خلالها. تذكر أي شخص تعرفه وتعتبره محاوراً عظيماً وستجد أنه يفعل نفس هذا الشيء، حيث ستتجده ينتبه لك بكامل عقله وجسمه.

### المتابعة

تقوم مهارات المتابعة على مدى متابعتنا لما يقوله محدثنا. ورغم أن الشائع أن نقدم لمحدثنا النصيحة، أو الطمأنينة، فإن الطريقة الأفضل في المتابعة هي أن نقدم "فاتحاً" للحوار، وهذا قد يتضمن:

- ❖ ملاحظة لغة جسم من تتحدث إليه: " وجهك متألق اليوم".

❖ دعوة محدثك للحديث: "أخبرنى بالتفاصيل"، أو "هلا حدثتى عن هذا؟"، أو "ماذا يدور فى عقلك؟".

❖ الصمت: إتاحة الفرصة لمحدثك ليقول شيئاً إن كان يريد ذلك.

❖ لغة جسمك: تقديم رسالة مضمونها أنتا مستعدون للاستماع.

إن الأدوات السابقة تُظهر لمحدثك احترامك له، بحيث يتحدث أو لا يتحدث وفقاً لما يريد دون ضغوط منك عليه. ويقول "بولتون" إن الكثرين من الناس يشعرون بعدم الراحة في البداية عندما يصمتون، ولكن بعض الممارسة قد تجعل هذا الأسلوب مريحاً لنا.

وبطبيتنا لها راتنا في المتابعة، تزداد قدرتنا على اكتشاف رؤية محدثنا للموقف بدقة، واكتشاف ما سيقال فيما بعد، وهذا شيء مفيد لكلا طرفى الحوار.

### إعادة الكلام

ويعرف "بولتون" إعادة الكلام بأنه "رد موجز على المتحدث يوضح له خلاصة ما قاله بكلمات من اختيار المستمع". وعلى سبيل المثال، عندما يخبرنا أحدهم بمشكلته، فإننا نعيد ما قاله بأسلوبنا - وفي جملة واحدة. وهذا يوضح للمتحدث أننا نستمع له فعلًا مما يوضح الفهم والقبول. وقد نشعر بفراحة فعل هذا في البداية ونظن أن محدثنا يستقرب ما نفعله، ولكن الحقيقة أنه غالباً ما يشعر بالسعادة لفعلنا هذا، حيث يوضح له أننا سمعنا مشاعره واعتربنا بها.

### ال ردود الرزينة

يعتبر هذا النوع من الاستماع مرآة للمتحدث توضح له أن حاليه أو انفعاليه وجدت التقدير لدى المستمع. ويطلب "بولتون" في الكتاب من قارئه أن يتصور أمًا شابة في الصباح عندما تعم الفوضى المنزل، حيث يصرخ ابنها الرضيع، ويدق الهاتف، ويحترق الخبز في المجفف، ويلاحظ زوجها كل هذا فيقول شيئاً مثل: "يا إلهي! لا تعرفين كيف تسخنين الخبز؟". الاحتمال أن يأتي رد هذه السيدة في صورة انفجار.

ثم يطلب "بولتون" تصوّر البديل، حيث توجد كل الفوضى السابقة، ولكن الزوج يقول: "حبيبي، هذا صباح صعب عليك، فابننا يبكي، ثم يدق الهاتف، والآن يحترق الخبز". هذا رد رزين يعترف لهذه الزوجة بما يحدث لها دون إصدار حكم عليها أو انتقاد لها. تخيل مدى الراحة التي ستشعر بها!

ويعود نجاح الرد الرزين إلى أن الناس لا يريدون دائمًا التعبير عما يشعرون به فعلًا، بل يعبرون عنه بصورة غير مباشرة؛ لذلك فإن تقديمها ردودًا رزينة وليس ردودًا قائمة على رد الفعل يمكننا من التعرف على ما يريدون قوله فعلًا. يتحدث علماء النفس عن "مشكلة التعبير"، و"المشكلة الأساسية" التي لا يقدم فيها إلا ما ي قوله المتحدث رغم أن الشيء المهم أن ما يقوله تكمن خلفه المشكلة الحقيقية. ولذلك السبب، لابد لنا أن نستمع للمشاوير في الحوارات، فهذا يوجهنا

## الفصل الرابع

في الاتجاه الصحيح في حين أن الخطأ الشائع هنا هو أن نحاول أن نستخلص المعنى من الكلمات وحدها.

ويشكو الناس من أن الاستماع المتأمل الرزين يتطلب الكثير من الوقت والجهد. وقد يكون هذا صحيحاً على المدى القصير، ولكنه من المحتمل أن يوفر علينا صعاباً كبرى تتفجر فيما بعد نتيجة للتواصل السيئ.

### مهارات التأكيد

يحب "بولتون" أن يعتبر الاستماع بمثابة الـ "ين" (أى الجانب المتلقى من التواصل)، بينما تأكيد الذات هو الـ "يانج" (أى الجانب النشط في الحوار).

ونتيجة لمهارات التواصل السيئة التي تعلمناها معظمنا، فعندما نريد شيئاً، فإننا نلجم إلى المشاكسة، أو العدوانية، أو تتجنب الموضوع بالكامل. وهذه الاستجابات تتبع من آلية "الهجوم أو الانسحاب" الفطرية التي نشتراك فيها مع الحيوانات. ولكننا كبشر لدينا أسلوب آخر، وهو التأكيد اللغطي، حيث يمكننا التأكيد على ما نريده دون أن نكون عدوانيين. وهذا هو أكثر وسائل التواصل فاعلية في معظم المواقف، ومع ذلك فإن معظمنا إما ينسى أسلوب التأكيد، أو لا يعرف كيف يستخدمه.

والهدف الكلى للجمل التأكيدية هو إحداث تغيير دون التعذر على الطرف الآخر في الحوار، حيث لا يتضمن التأكيد استخدام القوة أو الإرغام؛ لأن تركيزه على النتيجة. يمكننا أن نظر غاضبين، وأن يعرف الطرف الآخر هذا من خلال ما نقوله دون أن تكون عدوانيين، ويظل على الطرف الآخر أن يقرر بنفسه كيف يستجيب للرسالة التي نرسلها له مما يحافظ له على كرامته، وفي نفس الوقت نكون قد قطعنا خطوة كبيرة باتجاه ما نريده.

### منع الصراع والسيطرة

إن ما نريده في الحياة فعلاً هو موقف تفوز كل الأطراف المشاركة فيه، ويقدم "بولتون" فكرة غريبة تمثل في أننا إذا حددنا المشكلة في ضوء الحلول، فإن أحد الأشخاص يكسب والآخر يخسر؛ لذلك فإذا أردنا موقعاً يفوز فيه جميع الأطراف، فعلينا التركيز على ما يحتاج إليه طرفا المشكلة – وليس على الحلول.

وعلى سبيل المثال، فقد عمل "بولتون" مع مجموعة من السيدات في إحدى مؤسسات الرعاية الاجتماعية ليس لديهن إلا سيارة واحدة يستخدمنها، وكانت الكثيرات منهن بحاجة للسيارة لقيامهن بالزيارات وحضور الاجتماعات؛ لذلك كان الصراع بينهن حتمياً، فعندما كانت إحداهن تستقل السيارة، كانت الآخريات بدون سيارة. ومع ذلك، فقد سألهن "بولتون" عمما تحتاج إليه كل واحدة منهن، فقلن وسيلة مواصلات. لم يكن استخدام السيارة – إذن – إلا حلًا واحداً من بين عدة حلول للمشكلة. والنظر للموقف من منظور الاحتياجات يعني إيجاد العديد من الحلول الممكنة الأخرى.

## روبرت بولتون

يقول المثل القديم: "المشكلة التي يتم تحديدها تكون قطعت نصف الطريق باتجاه حلها"، ويقدم "بولتون" عملية مفصلة لتحديد الاحتياجات حتى يتم التوصل للحل. واستخدام هذا الأسلوب يقدم حلولاً لمشاكل كثنا نظن أنها لا حلول لها. ومع ذلك، فإن هذا يتطلب منا في البداية أن نستمع إلى ما يجعل الآخرين يشعرون بالسعادة.

### تعليقات ختامية

ألف كتاب مهارات الناس منذ حوالي ربع قرن، ولا يزال يحقق مبيعات جيدة، فما سر هذه الاستمرارية؟ أولاً، يقوم الكتاب على أساس فكري قوى، حيث يستقى مادته من أفكار أعلام مثل "كارل روجرز"، و"سيجموند فرويد"، و"كارلين هورناي". ثانياً، يتلزم الكتاب بالأمور الأساسية، ولا يحاول تغطية كل جوانب العلاقات بين الناس، بل يركز على ثلاثة مهارات أساسية يمكن تعلمها هي: الاستماع، وتأكيد الذات، وحل الصراعات. ورغم أن الكتاب قد يبدو طويلاً، ويعتوى على الكثير من التكرار، فإنه يقدم نصائح مفيدة جداً وأساليب يمكن تطبيقها فوراً.

ولا يتطلب منا الكتاب في أي جزء من أجزائه أن تكون أشخاصاً أكثر دفناً مع غيرنا، أو أن نغير شخصياتنا، بل يقدم لنا أساليب تدعمنا البحث عن شأنها أن تزيد كفاءتنا زيادة هائلة. إننا ندرك فجأة من خلال هذا الكتاب ما يقوله الناس فعلًا، ونتمكن من توصيل ما نريد قوله بطريقة مباشرة.

ونفيض هذا أنت إذا ظلنا أن التمتع بالمهارات الجيدة يعني القدرة على التلاعيب بالآخرين وجعلهم يقولون أو يفعلون أشياء تتناسبنا نحن وليس لهم، فإن الكتاب يذكرنا بالأعمدة الثلاثة للاحترام، والتي تؤدي إلى علاقات جيدة فعلاً، وهي: التعاطف، والحب غير المستحوذ، والصدق.

### "روبرت بولتون"

يرأس "بولتون" مؤسسة Ridge، وهي مؤسسة للتدريب والاستشارات تأسست عام 1972، وتركز على تحسين التواصل في مجال العمل، ومهارات التفاعل بين الأشخاص. وكان "بولتون" قد سبق له أن أعد برامج تدريبية لوزارة الصحة العقلية بولاية نيويورك، وأسس أيضاً عيادة للأمراض النفسية.

وقد ألف "بولتون" - بمشاركة زوجته "دوروثي جروف بولتون" - كتاباً بعنوان *People Styles at Work: Making Bad Relationships Good and Good Relationships Bad* (1996).

١٩٧٠

## التفكير الجانبي

"التفكير الجانبي أشبه بترس الحركة للخلف في السيارة، وليس هناك من يحاول أن يعود بسيارته للخلف طوال الوقت، ومع ذلك فنحن بحاجة لاستخدام هذا الترس، ولمعرفة كيفية استخدامه وقت الحاجة للمناورة والخروج من النفق المسدود".

"ليس الهدف من التفكير أن تكون على صواب، بل أن تتميز بالكفاءة".

### الخلاصة

إن تعلم التفكير بصورة أكثر كفاءة ليس صعباً، ويمكن أن يزيد من قدرتنا على حل المشاكل زيادة هائلة.

### المثيل

"ميهالى تسيكسينتيميهالى": الإبداع ص ٨٠

## الفصل ٥

# إدوارد دى بونو

إذا ذكرت كلمة التفكير، فلا بد أن يذكر اسم "إدوارد دى بونو"، فليس هناك من هو أشهر منه في حث الناس على تحسين كفاءة أنماط تفكيرهم وأفكارهم.

وكانت الكتب الأولى من تأليف "دى بونو" هي الأولى في مجال علم النفس الشعبي، ورغم أن أسلوب كتابته ليس مرحًا، إلا أن ما تحتوي عليه كتبه من أفكار جعلها تحقق أعلى المبيعات. وقد اخترع "دى بونو" مصطلح "التفكير الجانبي" الذي دخل المعجم كمصطلح لغوی، كما استخدمه في كتابه بعنوان استخدام الذكاء الجانبي *The Use of Lateral Thinking* (1967)، ومع ذلك فقد كان كتاب التفكير الجانبي ( وعنوانه الفرعى: "الإبداع خطوة بخطوة" - فى الطبعة الأمريكية - و"دليل للإبداعية" فى الطبعة البريطانية) هو الكتاب الأكثر قراءة، والذي لا يزال تصدر منه طبعات جديدة حتى الآن.

### ما هو التفكير الجانبي؟

عندما بدأ "دى بونو" التأليف في ستينيات القرن الماضي، لم تكن هناك طرق علمية معيارية للمساعدة على التوصل لأفكار جديدة، وكان القلائل فقط هم من يعتبرون "مبتدعين" في حين كان على الباقيين أن يتخطبوا في الروتين العقلى التافه. وقد روج "دى بونو" لفكرة التفكير الجانبي باعتباره أول "أداة للتفكير" يستطيع أي شخص استخدامها لحل المشاكل.

وقد ظهرت فكرة التفكير الجانبي من دراسة "دى بونو" لكيفية عمل العقل، حيث وجد أن اعتبار المخ مثل الحاسوب ليس أفضل طريقة لفهمه، بل أفضل فهم له هو اعتباره "بيئة مخصوصة تتبع للأفكار أن تتشكل فيه في صورة أنماط ثابتة". العقل في حالة بحث دائم عن الأنماط، ويفكر في صورة أنماط، وينظم نفسه، ويدرج بداخله المعلومات الجديدة في ضوء ما يعرفه بالفعل. وقد لاحظ "دى بونو" من خلال هذه الحقائق أن الفكرة الجديدة عادة ما تتصارع مع الأفكار القديمة حتى ترسخ في العقل، ويبحث عن طرق تستطيع الأفكار الجديدة من خلالها أن تتوارد بصورة تلقائية، وليس نتيجة للصراع.

والتفكير الجانبي عملية تمكنا من إعادة ترتيب أنماطنا العقلية، وفتح عقولنا وتجنب التفكير المغلَّب المحفوظ. وهذا التفكير إبداعي، ولكنه لا يتضمن أية أسرار أو غموض؛ فهو - ببساطة - طريقة للتعامل مع المعلومات من شأنها أن تؤدي لنتائج أكثر إبداعاً. ويتساءل "دى بونو" إن كانت روح المرح والدعابة شيئاً بعيداً عن إعادة هيكلة أنماطنا العقلية الحالية. إننا إذا استطعنا تقديم العنصر غير المتوقع، فإننا سنتحرر من أسر تلك الأنماط لنا.

## الفصل الخامس

والتفكير الجانبي هو نقيض "التفكير الرأسى". تؤكد الثقافة الأمريكية بوجه عام – ونظمها التعليمي بوجه خاص – على استخدام المنطق الذى تؤدى فيه حالة واحدة صحيحة إلى حالة أخرى، وفي النهاية إلى الحل "الصحيح". وهذا التفكير الرأسى جيد معظم الوقت، ولكنه قد لا يساعدنا في الموقف العصبية على القيام بالقفزة التي تحتاج إليها، فأحياناً يكون من اللازم أن "تفك خارج الصندوق"، أو كما يقول "دى بونو": "يُستخدم التفكير الرأسى لزيادة تعريف نفس الحضرة، أما التفكير الجانبي فيُستخدم للحفر في مكان آخر".

والتفكير الجانبي لا يلغى التفكير الرأسى، بل يكمله، ونحن نستخدمه بعد أن نجرب كل إمكانات أنماط التفكير العادلة.

### أساليب المفكرين المبدعين

ولا يكفى أن يكون لدينا بعض المعرفة بالتفكير الجانبي، بل لابد أن نمارسه كما يقول "دى بونو". ويكون معظم الكتاب من أساليب لإدخال القارئ في حالة التفكير الجانبي، وتتضمن هذه الأساليب:

- ❖ توليد البديل: التوصل لحلول أفضل يتطلب توفير المزيد من الاختيارات في البداية.
- ❖ مراجعة الافتراضات: رغم أنها ينبغي أن نفترض أن الكثير من الأشياء تعمل بصورة طبيعية، فإن عدم مراجعتنا لافتراضاتنا تجعلنا محصورين فيما نفك فيه.
- ❖ نظام الحصص: التوصل لعدد محدد من الأفكار المحددة سلفاً عن مشكلة، فغالباً ما تكون الفكرة الأخيرة فيها هي الأفضل.
- ❖ التشبيه: وهو محاولة رؤية مدى التشابه بين الموقف وموقف يبدو مختلفاً عنه وتعد تلك طريقة مؤكدة للتفكير الأفضل.
- ❖ التفكير المعكوس: اعكس رؤيتك لشيء ما؛ أي انظر إليه من رؤية مناقضة، وسيذهلك ما يمنحك لك هذا من أفكار.
- ❖ إيجاد الفكرة المسيطرة: وهذه ليست مهارة تسهل إجادتها، ومع ذلك فإنها مهمة جداً لتحديد المهم فعلًا في كتاب، أو عرض تقديمي، أو حوار.. إلخ.
- ❖ العصف الذهني: وهو ليس تفكيراً جانبياً في حد ذاته، ولكنه يتبع للتفكير الجانبي أن يظهر.
- ❖ تعليق إصدار الحكم: وهو تبني الفكرة لفترة طويلة لنعرف إن كانت ستتجه أم لا، حتى وإن لم يكن ظاهر الفكره ناجحاً.

ومن أهم ما قاله "دى بونو" هو أن المفكرين بأسلوب التفكير الجانبي لا يشعرون بإلزام بأن يكونوا "على صواب" طوال الوقت، بل يبحثون عن الكفاءة والفاعلية فحسب؛ لأنهم يعرفون أن الشعور بالحاجة لأن يكونوا على صواب تمنع تشكيل الأفكار الجديدة، وأنه من الممكن أن يخطئوا في إحدى

مراحل تكوين الفكرة، ومع ذلك يتوصلون لنتائج رائعة. إن الشء المهم بالنسبة لهم هو توليد ما يكفى من أفكار بحيث يكون بعضها خطأ، وبعضها الآخر صواباً.

## الوضوح الكبير

قال "دى بونو": "من صفات الحلول المبدعة والأفكار الجديدة أنها تكون واضحة بعد أن يتم التوصل إليها".

إن الأفكار العبرية - رغم وضوحها - تخنق فى عقولنا بانتظار الانطلاق، وما يحجبها عن هو طرقنا الثابتة المحفوظة فى التفكير، والتى تقتصر غالباً على الأوصاف والتصنيفات المألوفة، وأوجه القصور - وهو ما يصفه "دى بونو" بأنه "الجهل الناتج عن الأنماط الراسخة".

أما إن أردنا نتائج مختلفة، فعلينا أن نجمع الأفكار مع بعضها بطريقة مختلفة. ليس من الضروري أن يكون مضمون الفكرة نفسه هو ما يجعلها فكرة أصلية، ومع ذلك فمعظم من يفكرون بطريقة تقليدية لا يتوصلون لل فكرة بأنفسهم.

إننا نكاد نعيّد العبرية، ونمجد شخصيات مثل آينشتاين لمجرد أن معظم البشر يتعلمون إلا يستخدموا طرقة أفضل في التفكير. أما من يمارسون التفكير الجانبي بصورة دائمة، فإن تدفق الأفكار الإبداعية إليهم لا يتوقف.

## تعليقات ختامية

رغم أن كتب "دى بونو" كانت الأساس الذى بنى عليه الكثير من الكتب الرائجة في مجال "قدرة العقل" المنتشرة حالياً، فإن كتاب التفكير الجانبي نفسه ذو أسلوب جاف. وعلى النقيض من الكثرين من المحاضرين المشاهير الذين تقفوا أثراً، فإن "دى بونو" يحمل شهادات أكاديمية في علم النفس والطب؛ لذلك فإن أسلوبه في العمل والكتابة أكثر علمية وأكاديمية.

وإذا لم يكن قد سبق لك فهم الكثير مما يقوله "دى بونو"، فالاحتمالات أنك مفكر بأسلوب التفكير الجانبي بالفعل. ومع ذلك، فإن كل شخص يستطيع أن يكون ذا تفكير أفضل، وكتب "دى بونو" بداية جيدة لتحقيق هذا.

يقدّر الناس على اختراع "دى بونو" للكمات بسيطة لتبسيط تعاليمه، ومع ذلك فربما كان أثر "دى بونو" أكبر من أثر أي شخص غيره جعلنا نفكر في التفكير ذاته، وهذه رسالة مهمة لأن الأفكار الجديدة الأفضل من أهم ما يجعل العالم يتتطور.



## الفصل الخامس

### "إدوارد دى بونو"

ولد "دى بونو" عام ١٩٣٢ فى مالطا، وكان والده أستاذًا بكلية الطب وصحفياً، وتلقى "إدوارد" تعليمه فى كلية سانت إدوارد، وتخرج فى كلية الطب بالجامعة الملكية فى مالطا وهو فى الحادية والعشرين من عمره. حصل على منحة دراسية فى جامعة أكسفورد حصل من خلالها على ماجستير فى علم النفس وعلم وظائف الأعضاء، ودكتوراه فى الطب. وقد أكمل رسالته للدكتوراه فى جامعة كمبريج، وعمل فى جامعات أكسفورد، وكمبريج، ولندن، وهارفارد. وقد تفرغ لتأليف كتاباً كاملاً للتأليف منذ عام ١٩٧٦.

وقد عمل "دى بونو" مع الكثير من الشركات الكبرى، والهيئات الحكومية، والأساتذة، وتلاميذ المدارس، وهو محاضر عام شهير. وقد ألف "دى بونو" أكثر من ستين كتاباً منها: *The Greatest Po: Beyond Yes and No (1973)*, *Mechanism of Mind (1969)*, *I Am Right. You Are Wrong, Six Thinking Hats (1986)*, *Thinkers (1976)*, *How to Have a Beautiful Mind*, *How to Be More Interesting (1990)*, و *(2004)*.

١٩٦٩

## علم نفس تقدير الذات

"ليس هناك حكم بالقيمة أكثر أهمية بالنسبة للإنسان - وليس هناك عامل أهم بالنسبة لتطوره النفسي ورافقته - من تقديره لنفسه".

"السعادة أو البهجة حالة انفعالية تنتج عن تحقيق المرء لما يعتبره ذات قيمة. والمعاناة حالة انفعالية تنتج عن تخلي المرء عن قيمه أو تعرضه لتلك القيم للدمار".

"لا يحدث انهيار تقدير الذات في يوم أو أسبوع أو شهر، بل هو نتيجة تراكمية لعدد كبير من النظم الثابتة المعتادة، والمرادفات، واللاعقلانية.. سلسلة طويلة من عدم استخدام المرء لعقله الاستخدام الأمثل".

### الخلاصة

"يحدث تقدير الذات عندما يقرر الإنسان أن يحيا وفقاً للعقل والمبادئ التي يتبناها".

### المثيل

"ألبرت إيسن"، و"روبرت إيه هاربر": دليل الحياة العقلانية ص ٦٨  
"سوزان فوروارد": الابتزاز العاطفي ص ١١٢

## الفصل ٦

# ناثانييل براندن

يروج هذا الكتاب لفكرة وبدأ تقدير الذات، وقبله كان معظم علماء النفس يعترفون بأهمية رؤية الإنسان لذاته، وتأثير ذلك على سلوكه في عمله وحياته العاطفية، ومع ذلك فلم يبحث الكثيرون منهم عن السبب الدقيق لهذا. ويحاول كتاب علم نفس تقدير الذات أن يبحث في جذور تقدير المرأة لذاته، وما يزيد وما يقلل منه.

كان "ناثانييل براندن" من تلاميذ ومحبي "أيان راند" - الفيلسوفة الأمريكية روسية الأصل، ومؤلفة الروايات الكلاسيكية نفحة الأطلس، و *The Fountainhead* وكانت نتيجة ذلك أن غلت الفلسفة على كتابه رغم أنه كتاب في علم النفس - مدفوعاً في ذلك بتصورات "راند" عن فلسفة العقلانية العليا والفردية.

ويقوم كتاب علم نفس تحقيق الذات على فرضية أنتا كائنات عقلانية تسيطر على مصائرنا سيطرة كاملة، وأننا إذا قبنا هذه الحقيقة وتحملنا مسؤولية حياتنا وسلوكياتنا، فإننا سنرى أنفسنا من منظور جيد. أما إذا لم نتحمل مسؤوليتنا عن حياتنا أو أفعالنا، فإن تقديرنا لذواتنا يتعرض للخطر.

يعتبر الكثير من القراء أن هذا الكتاب ذو لهجة حادة - خاصة في نصفه الأول - ومع ذلك فإنه من أول الكتب في مجال علم النفس الشعبي، ولا يزال لديه القدرة على تغيير العقول.

## مخلوقات ذات تصور

خصص "دي بونو" الكثير من صفحات كتابه لتوضيح الاختلاف بين سلوكيات الإنسان - سلوكيات الحيوان، حيث أوضح أنه رغم أن الحيوانات قد يكون لديها نوع من أنواع الوعي، فإن البشر وحدهم من يحتاجون لإطار تصورى يرون أنفسهم من خلاله. تستطيع الحيوانات أن تدرك الأشياء خضراء اللون، ولكن الإنسان فقط هو من لديه تصور عن فكرة "الأخضر"، و تستطيع الكلاب التعرف على الأفراد، ولكن الإنسان فقط هو من لديه تصور "الإنسانية". والإنسان وحده هو من يتساءل عن معنى الحياة، وهذه العملية التصورية ليست عملية آلية؛ لذلك فالتفكير مسألة اختيار.

وي FIND "براندن" مبادئ مدرستين من مدارس علم النفس كانت لهما السيادة وقت تأليفه لكتابه، وهما مدرسة "فرويد" للتحليل النفسي التي تعتبر الإنسان "دمية تحركها الغرائز"، والمدرسة السلوكية التي تعتبر الإنسان "آلة تعمل بدافع المثير والاستجابة"، وكان يرى أن كلتا المدرستين لا تأخذان في اعتبارهما عقل الإنسان التصورى القوى الذى يمنحك الوعى بذاته

والقدرة على الاستدلال. ويورد "براندن" مقوله "أيان راند": "عمل المعدة، والرئتين، والقلب إلى لا تدخل للإنسان فيه، أما عمل عقله فليس كذلك". إن البشر لديهم القدرة على تشكيل وعيهم وتنظيمه لتحقيق أهدافهم.

والإنسان مخلوق ليفكر، ولابد أن يجعله هذا التفكير يقدر ذاته تقديرًا كبيرًا، أما إذا غيب وعيه أو كان وعيه سلبيًّا أو خائنًا فإنه يقتل هذه الملكة لديه بالتدريج وتكون النتيجة أن يكره نفسه. إن قبول الإنسان لذاته وحبه لها يستلزم منه أن يحتقى بقدراته على التفكير.

### الانفعالات وتقدير الذات

هل سبق لك أن كنت في موقف اضطررت فيه عقليًّا أن تفعل شيئاً ما، ولكنك لم تستطع فعله بسبب انفعالاتك؟ يرى "براندن" أن النضج النفسي هو القدرة على التفكير من منظور المبادئ وليس الانفعالات، وأن ذلك النضج تطغى عليه لدينا الظروف والانفعالات، وبذلك نفشل عن الصورة الكلية الكبيرة. عندما نضحي بأفكارنا ومعرفتنا لصالح انفعالات لا نستطيع تبريرها عقلانيًّا، تكون نتيجة ذلك كبت تقديرنا لذواتنا - كما قال "براندن".

إننا لا نستطيع التحرر من العجز الذي يسببه الشك في الذات، والاكتئاب، والخوف إلا من خلال تطبيق العقلانية على انفعالاتنا وليس معنى هذا أن نصبح مثل الإنسان الآلي، أو باردي المشاعر، بل أن نعرف أن انفعالاتنا لابد أن تحتويها فلسفة شخصية تجاه الحياة كمدى أكبر. أما الأمراض النفسية - وعلى النقيض - فإنها تحدث عندما نترك انفعالاتنا تحدد أفكارنا وسلوكياتنا. إنه من المستحيل أن نجمع بين السعادة وغياب العقلانية، فإذا دققنا النظر سنجد أن من يتمتع بالسيطرة على حياته هو من يعيش وفقًا لمبادئ العقل - كما يقول "براندن".

إننا نظن السعادة انفعالاً، ولكن السعادة تتبع من قيمتنا التي اختبرناها عن وعي وطورناها، حيث نشعر بالسعادة عندما نحقق ما نعتبره أهم الأشياء في حياتنا. عندما نتذكر تلك القيم أو نضعفها، فإننا نعاني. ويلاحظ "براندن" أن التلقى غالباً ما يحدث "عندما لا يفكر المرء في المشكلة كما ينبغي": لأن عدم التفكير " يجعل المرء غير متواافق مع الواقع" - كما يقول.

المعروف أن الألم البدني يستهدف الحفاظ على حياة الجسم، ويقول "براندن" إن الألم النفسي أيضًا يخدم هدفًا بيولوجيًّا، فتحنن عندما نشعر بالقلق، أو الذنب، أو الاكتئاب؛ فإن هذا توضيح لنا بأن وعينا في حالة غير صحيحة. وتصحيح هذا يستلزم إعادة تأكيد أنفسنا كأشخاص، وتقيم ما لدينا من قيم، وربما يتطلب تكوين قيم جديدة. وعلى النقيض، فعندما نتخلى عن العقل لصالح الانفعالات، فإننا نفقد الثقة في قدرتنا على الحكم على الأشياء.

### لسنا حيوانات يضحي بها

توجه الحقائق الموضوعية ذوى المستوى العالى من تقدير الذات، حيث تكون علاقتهم بالواقع جيدة، ويحاولون دائمًا الصدق مع ذواتهم الحقيقة.

ونقيض هذا الشخص الذى يعيش حياة ليست حياته حقاً، حيث يفى بتوقعات الآخرين منه، ويتوافق مع الظروف وقيم الآخرين، ويريد أن يراه الناس "طبعياً" مهما كلفه ذلك، ويرتاب إذا رفضه الناس. وبطريق "براندن" على أمثال هؤلاء "الميتافيزيقين الاجتماعيين": لأن فلسفة حياتهم تدور حول الآخرين وليس حولهم هم أنفسهم. وبطريق مثل هؤلاء على أسلوبهم فى الحياة اسم "الأسلوب العملى"، كما لو كانت التضحية بالذات شيئاً عقلانياً جداً. ومع ذلك، فإن كل خطوة على ذلك الطريق تبعد المرء عن كل ما هو واقعى وتقتربه من فقدان ذاته الحقيقية.

### تعليقات ختامية

يحرر "براندن" قارئ كتابه من فكرة أن تقدير الذات "ظاهرة شعور بالرضا"، ويوضح أنها حاجة عميقة لدى البشر لا يمكن للأساليب الضحلة أن تشبعها. ولابد لتقدير الذات أن ينبع من داخل الفرد، وهذا التقدير أشبه بالعقلة من حيث إنه يزداد قوة كلما زادت تميته. وكلما زادت القرارات التى نتخذها - والتى تعكس أفضل ما لدينا - زاد شعورنا الطبيعي بالرضا. وكلما زادت "اللينفيات" (مثل ينبعى أن أفعل هذا، أو ذلك لأن..) فى حياتنا، زاد ما ننتجه من مبررات، حيث نغرق فى بحر من الأعذار والتبريرات، وفى نفس الوقت تت弟兄 ثقتنا بأنفسنا ببطء.

إذا كنت واثقاً للغاية من ذاتك، ويسير كل شيء فى حياتك على ما يرام، فربما لست بحاجة لقراءة كتاب علم نفس تحقيق الذات، ومع ذلك فإن قراءتك له عندما تواجهك صعاب فى حياتك قد تعيد إليك ثقتك بذاتك. أما إن أردت أسلوباً عملياً أكثر، وأقل فلسفية لتعلم تقدير الذات، فربما ناسبك أحد كتب "براندن" التى تلت هذا الكتاب مثل *The Six Pillars of Self-Esteem* أو *.Art of Loving*

### "ناثانيل براندن"

ولد باسم "ناثان بلومينتال" فى أونتاريو بكندا عام ١٩٣٠ ، والتحق بجامعة كاليفورنيا فى لوس أنجلوس، حيث حصل على البكالوريوس فى علم النفس، ثم حصل على الدكتوراه فى علم النفس من جامعة نيويورك.

كان أول لقاء لـ "براندن" بـ "أيان راند" عام ١٩٥٠ ، وبعد ذلك أصبح من الدائرة "الجمعية" المقربة منها، والتى كانت تتضمن بالإضافة له: زوجته "باربارا" ، و"الآن جرينسبان" الذى أصبح فيما بعد محافظ المصرف الاتحادى الأمريكى. وفي نهاية الخمسينيات، أسس "براندن" معهد "ناثانيل براندن" للترويج للموضوعية، وكان يعتبر الشخصية الثانية فى المجال. وكانت علاقته بـ "أيان راند" علاقة رومانسية ومهنية، ولكنها انتهت عام ١٩٦١ . وفي كتابه *My Years with Ayn Rand* يقدم رؤية واضحة للفترة التى قضاها مع "أيان". ورغم أنه بعد انفصاله عنها انتقد الهالة التى يحيط الناس شخصيتها بها، فقد ظلت كتاباته تمثل انعكاساً لأفكارها.



## الفصل السادس

وقد شارك "براندن" "راند" في تأليف عدة كتب منها: (*The Virtue of Selfishness*) (1964) و(*The Psychology of Capitalism: The Unknown Ideal*) (1966) وألف كتاباً أخرى منها (*Taking Responsibility*), (*Honoring the Self*) (1983)، و(*of Romantic Love*) (1980) (1996). ويقيم "براندن" في لوس أنجلوس، حيث يعمل معالجاً نفسياً، ويعقد منتديات عن زيادة تقدير الذات.

## المواهب تختلف

"ليس من الصحيح أن نفترض أن غيرنا يفكر كما نفكر؛ فكثيراً ما يختلف أسلوب من تعامل معهم في التفكير عن أسلوبينا، ولا يقيّمون الأشياء التي تقيمها، ولا يهتمون بما نهتم به".

" يستطيع الأشخاص النابضون المتطورون جيداً أن يتعاملوا بمهارة مع العالم من حولهم إذا دعت الظروف، ومع ذلك فإن أفضل ما يعلموه هو ما يفكرون فيه. وبالتالي، فإن الانطوائيين قد يتبعملون - إذا دعت الظروف - بكفاءة مع الأفكار، ومع ذلك فإن أفضل ما يقومون به من عمل شيء ظاهري في السلوك. ويظل التفضيل الطبيعي لكلا النوعين مثل الأيمن والأيسر من حيث استخدام اليدين".

### الخلاصة

إذا عرفت نوعية شخصية أحدهم، فسوف تستوعب سلوكياته.

#### المثيل

"هانز أيزنک": أبعاد الشخصية ص ١٠٦

"كارل يونج": الأنماط والعقل الباطن الجماعي ص ١٩٤.

## الفصل ٧

# إيزابيل بريجز مايرز

مؤشر "بريجز مايرز" لقياس الشخصية هو اختبار لتحديد نوعية الشخصية تم وضعه في الأربعينات، وساعد على وضع أساس وسائل اختبار القياس التي يستخدمها أصحاب الأعمال حالياً.

وكانت نشأة هذا الاختبار مثيرة، حيث تقول الرواية إن "إيزابيل بريجز" قد أحضرت معها أثناء إجازة العيد صديقاً لها - وهو "كلارينس مايرز" إلى منزل العائلة. ورغم أن والديها أعجبوا بصديقتها، إلا أن والدتها "كاثرين" لاحظت أنه مختلف عن الأسرة، فبدأت تهتم بتصنيف الناس وفقاً لنوعية شخصياتهم. ومن خلال قراءتها للسير الذاتية، وضعت تصوراً أساسياً للـ "نوعيات المتأملة"، و"النوعيات التقائية"، و"النوعيات التنفيذية"، و"النوعيات الاجتماعية" من الشخصيات. وقرأت كتاب "كارل يونج" النوعيات السيكولوجية، وجعلته الأساس النظري لعملها الطويل في تصنيف الشخصيات الذي أكملته ابنتها "إيزابيل بريجز مايرز".

ورغم أن "إيزابيل" لم تدرس علم النفس دراسة أكاديمية، فقد أتاحت لها رئيس مصرف قريب من سكناها الفرصة لدراسة الإحصاء والاختبارات الموظفين في المصرف، ظهرت أولى صور مؤشر أنواع الشخصية على يديها عام ١٩٤٤. وقد أقامت "إيزابيل" مديرى المدارس في ولاية بنسلفانيا بأن يطبقوا هذا الاختبار علىآلاف التلاميذ، وعلى طلبة كليات الطب والتمريض أيضاً. وسمعت مؤسسة خاصة لاختبارات التعلم عن مؤشر الشخصية الذي ابتكرته "بريجز مايرز"، فنشرت عنه في الجرائد عام ١٩٥٧، ولكن المؤشر لم يستخدم على نطاق واسع حتى السبعينات. ومنذ ذلك الوقت، خضع ملايين البشر لذلك الاختبار، وكان معظم تلك الاختبارات بغرض اكتشاف الإمكانيات في العمل، ولكنه استُخدِم أيضاً في التدريس، والاستشارات الزوجية، وتطوير الذات. وقد تم تعديل الاختبار وتتنقيحه عبر عشرات الأعوام، ومع ذلك فقد كان الم لهم في كل ذلك التطوير الرغبة الأصلية لـ "كاثرين بريجز" في معرفة "سبب كون الناس على ما هم عليه".

وكتاب الموهاب تختلف: فهم نوعيات الشخصية هو شرح من "إيزابيل بريجز مايرز" لعملها وقد ألفته بمساعدة ابنتها "بيتر بريجز مايرز"، واقتصر تأليف الكتاب بعد وفاتها مباشرة. إذا كنت مهتماً بالأفكار التي ترسم حدود الشخصية، فعليك بقراءة هذا الكتاب.

عندما نخضع لاختبار "بريجز مايرز" الفعلى (الذى يتكون من أسئلة إجاباتها "نعم" أو "لا")، فإن تقسيماتنا الشخصية يتم التعبير عنها بشفرة من أربعة حروف. وإليك شرحاً موجزاً بعض التمييزات بين أنواع الشخصية الستة عشر، وكيفية تطبيقك لهذه المعرفة.

## طرق الإدراك: حواس أم حدس

ذكر "كارل يونج" في كتابه *النوعيات السيكولوجية* طرفيتين متعارضتين في نظره الناس للعالم، حيث يرى بعض الناس العالم من خلال حواسهم الخمس فقط (*النوعيات الحسية*)، في حين يتضرر آخرون تأكيداً من داخلهم بما هو حقيقي وواقعي بالاعتماد على اللاوعي لديهم، وهؤلاء هم *النوعيات الحدسية*.

ومستخدمو الحواس في الإدراك غارقون فيما حولهم، ولا يبحثون إلا عن الحقائق، ولا يجدون متعة في التعامل مع الأفكار أو التصورات المجردة. أما الحدسيون، فإنهم يحبون التمعن في عالم الأفكار والاحتمالات غير المرئي، ولا يثقون في الواقع المادي. وأيّا كان ما يثق الناس فيه أو يستمتعون به في إدارة إدراكيهم، فإنهم غالباً ما يستخدمون هذا الأسلوب في الإدراك منذ سن مبكرة، ويتطورونه ويحسنوه عبر السنوات.

## أساليب إصدار الأحكام: التفكير أم المشاعر

رأى "يونج"، وكذلك "بريجز مايرز" أن الناس تختران بين طرفيتين من طرق الاستنتاج أو إصدار الأحكام، وهما استخدام التفكير - أو استخدام عملية منطقية لا متحيزة - أو استخدام المشاعر لتحديد ما يعنيه شيء ما بالنسبة لهم.

ويلتزم الناس بأسلوبهم المفضل، ويتحققون به، حيث يعتبر المفكرون أن من يعتمدون على المشاعر غير عقلانيين وذاتيين، بينما يتساءل من يستخدمون المشاعر عن كيفية تحلى المفكرين بالموضوعية بشأن الأشياء التي تهتم بهم، وكيف لهم أن يكونوا بذلك البرود أو اللاذاتية.

وبوجه عام، فإن الطفل الذي يفضل أسلوب المشاعر، يحتمل أن يصبح شخصاً يجيد العلاقات مع غيره، أما الطفل الذي يفضل أسلوب التفكير، فإنه يصبح شخصاً يستطيع تجميع الحقائق والأفكار وتنظيمها واستخدامها.

## التفضيلات الأربع

وهذه التوجهات من حواس (و)، وحدس (د)، وتفكير (ف)، ومشاعر (ش) تكون التفضيلات الأربع التي ينتج عنها قيم واحتياجات وعادات وخصائص معينة هي:

وف: حواس + تفكير

وش: حواس + مشاعر

دش: حدس + مشاعر

دف: حدس + تفكير

ونوعية الشخصية (وف) تحب التحرك على أساس الحقائق التي يمكن لحواسهم التيقن منها فقط، وهم ذوو عقليات عملية، ويجيدون العمل في المجالات التي تتطلب تحليلًا غير شخصي مثل الجراحة، والقانون، والمحاسبة، في العمل مع الآلات.

أما نوعية (وش)، فإنها تعتمد على الحواس، ولكن الاستنتاجات التي يتوصلون إليها أكثر اعتماداً على مشاعرهم تجاه الحقائق، وليس على التحليل البارد لها. إنهم "أناس يهتمون بالناس"، وغالباً ما يعملون ب مجالات يستطيعون التعبير فيها عن مشاعرهم الدافئة مثل التمريض، والتدريس، والعمل الاجتماعي، والمبيعات، والوظائف "التي تتطلب ابتسامة".

ونوعية (دش) أيضاً يغلب عليها الدفء والود، ولكنهم لا يركزون على الموقف والحقائق المتاحة، بل على كيفية تغيير الأشياء، والإمكانات والاحتمالات المستقبلية. وهؤلاء يحبون الأعمال التي تتطلب تواصلاً ممزوجاً برغبتهم في تحسين الأمور مثل التدريس لطلبة الجامعة، والوعظ الدينى، والدعابة، والاستشارات أو علم النفس، والكتابة، والبحوث.

أما نوعية (دف)، فإنهم أيضاً يركزون على الإمكانيات والاحتمالات، ولكنهم يعتمدون على قدراتهم في التحليل العقلاً لتحقيق النتائج، ويحبون العمل في المجالات التي تتطلب حلولاً إبداعية للمشاكل، خاصة الأعمال ذات الطبيعة الفنية التقنية مثل العلوم، والبرمجة الحاسوبية، والرياضيات، والمالية.

## الانبساط والانطواء

ونمط الانبساط (رؤيه الحياة من منظور العالم الخارجي)، أو الانطواء (الاهتمام الأكبر بعالم الأفكار الداخلية) يعتمد على تفضيلات المرء من الحواس، والتفكير، والحدس، والمشاعر، حيث قد يكون المرء منبسطاً من نوعية (دف) مثلاً، أو انطواطاً من نوعية الشخصية المركزة على الحواس والمشاعر، وبذلك يصبح الشخص (م دف)، أو (أو ش) حيث يشير حرف الميم للحرف الأول من كلمة منبسط، وحرف ألف للحرف الأول من الكلمة انبساط، ويوضح تفضيل المرء من ناحية الانبساط أو الانطواء.

ويغلب على الانبساطيين سرعة الحركة ومحاولة التأثير المباشر على المواقف في حين يمنع الانطواطيون أنفسهم الوقت لتطوير أفكارهم قبل التعبير عنها. ويسعد الانبساطيين من اتخاذ القرارات بسرعة ووفقاً للأحداث، في حين يرغب الانطواطيون في التفكير قبل السلوك. وليس أحد هذين التوجهين أفضل من الآخر من ناحية اتخاذ القرارات، بل يعبر كل منهما ببساطة عن الأسلوب المريح لكل نوعية فحسب.

## المسيطر والعمليات المساعدة

رغم أن لكل منا طرقاً يفضلها في حياته، إلا أن طريقة واحدة من هذه الطرق تسود لديه على غيرها. فكر في نوعية شخصية (دف) مثلاً، فرغم أن هذه النوعية تتضمن أسلوب الحدس

## الفصل السابع

والتفكير معًا فإن أصحابها إذا وجدوا التفكير أكثر جاذبية، فإن التفكير يصبح أسلوبهم المفضل. وربما استشعروا بالحدس أن شيئاً معيناً صواب، ومع ذلك فلا بد أن يتحققوا من صواب ذلك الشيء من خلال التفكير الموضوعي. ولما كان التفكير عملية لإصدار الأحكام؛ فإن العنصر السائد لدى هذه النوعية من الناس هو "إصدار الأحكام"، في حين يكون العنصر السائد لدى نوعيات أخرى هو "الإدراك"، مما يعكس رغبة قوية في الفهم الأفضل.

والحاجة لعملية مسيطرة تحقق التماسك في الذات حاجة مفهومة، ومع ذلك فقد زاد "يونج" عليها بأن اقترح أن كل إنسان بحاجة أيضًا لعمليات "مساعدة"، حيث يل JACK الانطوائيون للانبساط كعملية ممساعدة "ليظهرروا بمظهر الاجتماعيين" عندما يحتاجون لذلك. وكذلك يحتاج الانبساطيون للانبطاخ كعملية ممساعدة للاهتمام بعياتهم الداخلية الخاصة. وفي كلتا الحالتين، فإذا أقل استخدام العملية المساعدة، فإن الفرد يعيش حياة متطرفة مما يؤثر سلبًا على حياته. وقد لاحظت "بريجز مايرز" أن المجتمع الذي تغلب عليه الانبساطية يفرض على الانطوائيين الذين لا يطورون عمليات انبساطية عقوبات أكبر من التي يفرضها على الانبساطيين الذين لا يبحثون في عالمهم الداخلي.

والهدف من تقسيم الشخصية إلى أنماط هو زيادة القدرة على الإدراك وإصدار الأحكام، وهو ما المهاراتان اللتان يساعدان استخدام العمليات المساعدة على تحقيقهما. قالت "بريجز مايرز": "إن الإدراك بدون إصدار حكم شيء لا قيمة له، وإصدار الأحكام بدون إدراك قائم على غير أساس، والشخص الانطوائي الذي يفتقر تماماً للانبساط غير عملي، والبسيط الذي يفتقر لأية انطوائية شخص سطحي".

### تحسين العلاقات من خلال الوعي بأنواع الشخصية

توضح حقيقة عدم توافق الناس طوال الوقت أننا لا ندرك أو نقيم الطريقة التي يرى غيرنا العالم من خلالها، فالشخص المفكر - مثلاً - سيقلل من قيمة الشخص الذي يعتمد على مشاعره؛ لأن المفكر لا يستطيع أن يدرك كيف يتوصل الشخص الذي يركز على المشاعر إلى قرارات جيدة دون استخدام المنطق. ويفترض المفكر هذا الافتراض؛ لأن مشاعره هو نفسه تقوده إلى الخطأ ولا يمكنه الاعتماد عليها. أما الشخص الذي يركز على المشاعر، فقد طور العملية المسيطرة لديه - الاعتماد على المشاعر - لدرجة تساعد في الوصول إلى الإدراك الصحيح والحكم الصائب حتى إن لم تكن كذلك لدى المفكر.

وبالمثل، فلا بد للشخص المركز على الحواس أن يدرك الأشياء ويعكم عليها وفقاً لما يراه، ويسمعه، ويشهمه، ويلمسه، أما آراء واستنتاجات الشخص الحدسي - الذي "يعرف فحسب" - إن كانت الأشياء جيدة أم لا، فإنها تبدو صعبة الفهم. ويرى الشخص الحدسي أن الشخص الحسي يسير في حياته بدون إلهام من "نفحة الحياة". وإليك مثالاً آخر: يعتقد المفكرون أن الذين يركزون على الانفعالات والمشاعر يتحدثون كثيراً، وعندما يتحدث المفكرون إلى أصدقائهم فإنهم

لا يريدون إلا المعلومات؛ لذلك فإذا أراد صاحب الشخصية المركزة على المشاعر شيئاً من المفكر، فعلية أن يقلل من كلامه.

وفي كل الحالات، فإن ما لا يدركه أصحاب كل نوعية من نواعيات الشخصية أن العملية المسيطرة على غيرهم تعمل، وتعمل جيداً. إن قولنا عن أحدهم إن إدراكه أو طريقة إصداره للحكم خطأ مثل قولنا إن العشب لا ينبغي أن يكون أخضر اللون.

### التعامل مع نواعيات الشخصية في العمل

إذا استطعت أن تفهم طريقة تفكير زملائك في العمل، فستزيد فرص قبولهم لأفكارك، وسيقبل أى احكتاك لك معهم. عليك أن:

- ❖ توضح للشخص الذى يفكر بحواسه المشكلة بسرعة قبل أن تتوقع منه تقديم حل لها.
- ❖ تعرف أن الأشخاص الحدسية لن يهتموا بمساعدتك إلا إذا أظهرت لهم ما يجذب الانتباه.
- ❖ تعرف أن الأشخاص المفكرين يحتاجون لمعرفة طبيعة النتائج التي يبحثون عنها، وشرح الموقف بتتابع منطقي.
- ❖ تعرف أن الأشخاص الذين يركزون على المشاعر والانفعالات يحتاجون لتشكيل الموقف من منظور ما يمثله لأطراfe من معنى.

ومع كل النوعيات، ينبغي أن نذكر إلا نركز أبداً على الأشخاص، بل على حل المشكلة. إننا إذا عرفنا إسهامات كل نوعية من نواعيات الشخصية، فسيقل الصراع واحتمالات الإحراج، وتزداد فرص ظهور حلول رائعة.

### تعليقات ختامية

أدى عدم دراسة "بريجز مايرز" لعلم النفس إلى عدم قبول علماء النفس لما تقوله قبولاً كاملاً، فقد شكك بعضهم في مدى صحة تفسيرها لتجهات وأفكار "كارل يونج"; وبالتالي في مدى دقة أساليبها في تحديد أنواع الشخصيات. لقد كان "كارل يونج" نفسه حذرًا في تطبيق مبادئه العامة على أفراد معينين، وقد قال المتشككون أيضاً إن شروح نوعيات الشخصية تتسم بغموض شديد، وقد تنطبق على الجميع؛ لذلك أ الحكم بنفسك. ومع ذلك، فإذا خضعت لاختبار "بريجز مايرز" بنفسك أو لإحدى التنوعات عليه، فقد تجد أن الأوصاف التي تقدم لك عن شخصيتك دقيقة بدرجة كبيرة.

وتصنيف "بريجز مايرز" نفسها على اختبارها لتحديد نوعيات الشخصية هو أنها (انطوائية حدسية تفكر بالمشاعر ومدركة). وقد لاحظت أن الانطوائيين يستفيدون أكثر من غيرهم إذا خضعوا لهذا الاختبار لتحديد نوعية الشخصية. إن ثلاثة من كل أربعةأشخاص انبساطيون، وفي مقابل كل ثلاثة أشخاص يفكرون بحواسهم شخص واحد يفكر بحسده؛ لذلك فتحن نعيش في

## الفصل السابع

"عالم من المنبطحين". ورغم قلة عددهم، فقد لا يكون من المستغرب أن نعرف أن الانطوائيين يتعرضون لضغوط للتحرر من الانطوانية، أما اختبار "بريجز مايرز" لقياس الشخصية فيجعلهم يشعرون - وربما للمرة الأولى - بأنه لا يأس بطبعتهم.

ومن أروع الأفكار في كتاب الموهاب تختلف أن معرفة الفرد لنوعية شخصيته وتطوره لها أهم من نسبة معامل ذكائه لتحقيق النجاح في الحياة. وكانت "إيزايل بريجز مايرز" ترى أن نوعية الشخصية شيء فطري مثل استخدام اليد اليمنى أو اليسرى، حيث يفشل كل من يحاول استخدام يده اليمنى وهو أصعب ويترضض للضغط والبؤس، أما التوافق مع مواضع قوتها، فيزيد فرص إنجازنا ورضانا عن ذاتنا، وسعادتنا، وإنتاجينا.

### "إيزابيل بريجز مايرز"

ولدت "إيزابيل بريجز مايرز" عام ١٩٩٧ ، وتلقت تعليمها على يد والدتها في المنزل بمدينة واشنطن. وكان والدها "ليمان بريجز" طبيباً شغل منصب مدير المكتب القومي الأمريكي للمعايير على مدار عشر سنوات. تزوجت "إيزابيل" من "كلارينس مايرز" عام ١٩١٦ ، ثم تخرجت في العام التالي في كلية سوارثمور بدرجة البكالوريوس في العلوم السياسية.

أجرت "إيزابيل" اختباراتها على أكثر من خمسة آلاف طالب بكلية طب جورج واشنطن، ثم تابعت هذه الدراسة بعد اثنى عشر عاماً، فاكتشفت أن هؤلاء الطلبة يتبعون بوجه عام أنماطاً ثابتة (من حيث ما يجرونها من بحوث، ونوعية مهاراتهم الطبية، والجراحة، وإدارة المستشفيات) يمكن الاستدلال عليها من خلال نوعية شخصياتهم. وقد تضمنت دراستها لطلبة معاهد التمريض أكثر من عشرة آلاف طالب، ونشر اختبار "بريجز مايرز" لتحديد نوعية الشخصية لأول مرة عام ١٩٥٧ على يد مؤسسة خدمات الاختبار التعليمي.

توفيت "إيزابيل بريجز مايرز" عام ١٩٨٠ ، ومع ذلك فقد استمر عملها من خلال مؤسسة مايرز آند بريجز.

"بيتر بريجز مايرز" ولد عام ١٩٢٦ وكان أستاداً في الفيزياء، وباحثاً علمياً، وإدارياً، حيث شغل منصب مدير العاملين بالأكademie القومية للعلوم. وشارك منذ سنوات مراهقته في تطوير اختبار مايرز بريجز، ويشغل حالياً منصب رئيس مؤسسة مايرز بريجز، وعضو مجلسأمنائها.

## المخ الأنثوي

"تطابق نسبة ٩٩٪ من الشفرة الجينية للنساء والرجال، فمن بين ثلاثة ألف جين يمثلون الخريطة الجينية للبشر لا يوجد إلا تباين بسيط بين النساء والرجال، ومع ذلك فإن هذه الاختلافات البسيطة تؤثر على كل خلية من خلايا أجسامنا - من الأعصاب التي تسجل ما نشعر به من متعة أو ألم، إلى الخلايا العصبية التي تنقل المدركات، والأفكار، والمشاعر، والانفعالات".

"النساء مقدرة هائلة على معالجة الانفعالات والتعامل معها، أما الرجال فلا يجيدون هذا، ويعتبر الرجال أن الزحام ينشط الأفكار عن الجنس في حين تعتبر النساء أن الأفكار عن الجنس تتميز بالخصوصية، وربما أوضح هذا سبب أن نسبة خمسة وثمانين بالمائة من الذكور في المرحلة العمرية بين العشرين والثلاثين يفكرون في الجنس كل اثنتين وخمسين ثانية، وتذكر النساء فيه في نفس المرحلة العمرية مرة واحدة في اليوم - أو مرت كل ثلاثة أو أربع ساعات في أكثر أيامهن استعداداً للجنس، وهذا يمثل تفاعلاً مثيراً بين الجنسين".

### الخلاصة

تحتفل رؤية النساء للعالم عن رؤية الرجال له نتيجة ما يتعرض له كلا الجنسين من هرمونات جنسية مختلفة.

#### المثال

"ألفريد كينزى": السلوك الجنسي لدى المرأة ص ٢٠٠

"آن موير"، و"ديفيد جيسيل": المخ الجنسي ص ٢٣٢

"ستيفن بينكر": اللوح الأبيض ص ٢٥١

"جيلى شيهى": الممرات ص ٢٩٦

"روبرت إي ثاير": أصل الحالات النفسية اليومية ص ٣٢٦

## الفصل ٨

# لوان بريزندайн

كانت "لوان بريزندайн" تعرف - نتيجة دراستها للطب - الدراسات الشاملة التي أجريت حول العالم، والتي توضح أن نسبة إصابة النساء بالاكتئاب ضعف نسبة إصابة الرجال به. وأنها قد التحقت بالجامعة عندما كانت الحركة النسوية في قمتها؛ فقد كانت تعتقد هي وغيرها أن هذه النسبة المرتفعة في الإصابة بالاكتئاب لدى النساء نتيجة "الكتب الذكوري للنساء". ومع ذلك، فقد لاحظت أن نسبة الاكتئاب لا تختلف لدى الصبية عنها لدى الفتيات حتى مرحلة البلوغ. هل للغيرات الهرمونية التي تحدث للفتيات في بدايات مرحلة المراهقة أن يجعلهن أكثر عرضة للإصابة بالاكتئاب؟

وبعد ذلك عملت "بريزندайн" - كمعالجة نفسية - مع نساء يعانين من حالات متطرفة من متلازمة ما قبل الطمث؛ فأدھلتها درجة تشكل المخ البشري نتيجة الكيمياه الهرمونية التي تحرك سلوكيات المرأة وتخلق عالمها. وفي عام ١٩٩٤، أسست "بريزندайн" عيادة الحالات المزاجية والهرمونية للمرأة في سان فرانسيسكو، وكانت من العيادات القلائل من نوعها في العالم. وكتابها المخ الأنثوي هو نتيجة لخبرة عشرين عاماً من العمل كطبيبة عصبية ونفسية بالإضافة إلى ما خرجم به من بحوث ما توصلت إليه المجالات البحثية والعلمية الأخرى. على النقيض من الثبات النسبي لحالات المخ الهرموني الذكري مقارنة بمثيله لدى النساء - والمتضمن تركيبة مقدمة من الكيمياه وتغيير تقريراً هائلاً من مرحلة الطفولة لمرحلة المراهقة، لمرحلة بداية سن الرشد، لمرحلة الأمومة، لمرحلة انقطاع الطمث - يوضح الكتاب بعمقية أسباب حالات مخ المرأة، والكيمياه فيه التي تستحق بحثاً مستقلأً، والسبب في ارتباط التعميمات التي تطلق على السلوك الإنساني بالسلوك الذكوري.

وكتاب المخ الأنثوي يتضمن فصولاً رائعة في المخ النسوي في الحب، والبيولوجيا العصبية للجنس، و"مخ الأم" - أي كيفية تغير الأم وفقاً للتغيرات الكيميائية التي تحدث في مخها أثناء مرحلة الحمل - والمخ الأنثوي الناضج، ومخ مرحلة بعد انقطاع الطمث. وسنركز هنا على بعض أفكار "بريزندайн" بخصوص المخ الأنثوي لدى الطفلة الرضيعة والأنثى البالغة.

### الاختلافات الأساسية

تقول "بريزندайн" إننا حتى إذا أحذنا في اعتبارنا الاختلافات في حجم الجسم بين النساء والرجال، فإن مخ الرجال أكبر من مخ المرأة بنسبة ٩٪. وكان التفسير القديم لهذه الحقيقة هو أن

النساء أقل ذكاءً من الرجال، ولكن الحقيقة أن عدد خلايا المخ لا تختلف باختلاف الجنس لكن خلايا مخ المرأة أكثر تكتلاً وتكتشاً في المخ.

وفي مناطق المخ الخاصة بالتعامل مع اللغة والاستماع تزداد نسبة الخلايا العصبية لدى النساء عنها لدى الرجال بنسبة ١١٪، وكذلك فإن المناطق الخاصة بالذاكرة وقرن آمون أكبر لدى النساء من مثيلتها لدى الرجال. وتكرار ملاحظة الانفعالات على وجوه الآخرين أكبر لدى النساء مقارنة بمعيщتها لدى الرجال؛ ولذلك فإن الكلام، والذكاء الانفعالي، والقدرة على الاحتفاظ بذاكرة جديدة أمر تميز فيها النساء على الرجال.

أما الرجال، فإنهم أكثر معالجة للفص اللوزي في المخ، وهو الجزء المسؤول عن الخوف والعدوان في المخ، وربما أوضح هذا السبب في أن الرجال أسرع غضباً واستجابة للتهديد البدني المباشر. وقد تطور مخ الأنثى أيضاً ليتعامل مع المواقف التي قد تهدد الحياة، ولكنه يتعامل معها بطريقة مختلفة. يزداد إحساس النساء بالضغط عن مخ الرجال تجاه نفسي الموقف، وهذا الضغط طريقة لتعريفها على كل المخاطر المحتملة لأبنائهما أو عائلتها. ولذلك تقول "بريزندابين" إن المرأة المعاصرة قد تعتبر أن بعض الديون مأساة؛ لأنها تبدو لها تهديداً لحياة أسرتها وعائلتها.

وتمكننا التكنولوجيا الحالية لمسح المخ وتصويره من أن نرى المخ أثناء أدائه لعمله، حيث توضح أن المخ ينشط في أوقات معينة، سواء في مواقف الحب أو النظر في الوجه، أو حل المشاكل، أو الحديث، أو الإحساس بالقلق. وهذه الأمور الجادة تختلف في أمم النساء عنها في أمم الرجال، وتحتفل مناطق المخ التي تستخدمنها النساء عن تلك التي يستخدمها الرجال لتحقيق نفس المهام مثل حل المشاكل، ومعالجة اللغة، والنظر للعالم بوجه عام.

وثمة اختلاف أساسى آخر جدير باللاحظة، حيث أوضحت البحوث أن الرجال يفكرون في الجنس كل اثنتين وخمسين ثانية في المتوسط، في حين تفكير النساء فيه مرة واحدة في اليوم، ولا غرابة في هذا إذا علمتنا أن حجم الجزء المسؤول عن الجنس في مخ الرجال أكبر مرتين ونصف المرة من مثيله لدى النساء.

### مخ الطفلة الرضيعة

لا يختلف مخ الجنين الأنثى عن مخ الجنين الذكر حتى الأسبوع الثامن من الحمل، حيث إن "الأنثى هي الحالة الطبيعية للطبيعة" - كما تقول "بريزندابين". وفي الأسبوع الثامن من الحمل يبدأ مخ الجنين الذكر في الفرق في هرمون التيستوستيرون الذي يقتل كل الخلايا المتعلقة بالتواصل، ويساعد على نمو الخلايا المرتبطة بالجنس والعدوان. وإذا نظرنا للأمر من منظور الكيمياء الحيوية، فسنجد أن المخ الذكري يختلف في هذه المرحلة عن المخ الأنثوي، ويكون الاختلاف بين أمم الجنسين قد تحدد بعد نصف مرحلة الحمل تقريباً.

تولد الطفلة الأنثى مستعدة بطبعتها للاحظة الوجه وتمييز النغمات الصوتية بدرجة أفضل من الطفل الذكر، وفي أول ثلاثة أشهر من حياة الطفلة الأنثى تزداد قدرتها على التواصل

البصري مع من حولها بنسبة أربعة أضعاف، بينما لا تتمو هذه القدرات لدى الأطفال الذكور في هذه المرحلة.

من المعروف جيداً أن الأطفال الإناث يبدؤن الكلام في سن مبكرة عن الأطفال الذكور؛ لأن الجزئية الخاصة باللغة الأكثر تطوراً في أمماغهن عنها لدى الذكور. ويستمر هذا الوضع حتى مرحلة البلوغ، حيث تتحدث النساء حوالي عشرين ألف كلمة يومياً، بينما لا يتتحدث الرجل إلا حوالي سبعة آلاف كلمة في المتوسط (وتقول "بريزنداین" إن هذه القدرة العالية لا تقدرها بعض الثقافات القديمة الملائمة، حيث تضع النساء في غرف مغلقة، أو تضع أثقالاً على ألسنتهن حتى يكففن عن الترثرة).

وتحتاج اختلاف مهم آخر في مرحلة الطفولة المبكرة، وهو أن الأطفال الإناث أكثر حساسية لحالة أممأتهن العصبية من الأطفال الذكور. لذلك، فإنه من المهم لا تكون والدات الأطفال الإناث مضطجعات نفسياً؛ لأن هؤلاء الأطفال عندما يكبرن، ويكونون لهن أبناء، من سيفل دعمهن لهم وعطفهن عليهم. ومع ذلك فإن معرفة هذه المعلومات تمكنا من كسر دائرة الضغوط بين الأم والابنة الطفلة.

### مخ المراهقة

وعند البلوغ يتغير سلوك الفتاة وتفكيرها وفقاً لتقلب مستويات هرمونات الإستروجين (أحد هرمونات الشعور بالرضا)، والبروجستيرون (مهدئ المخ)، والكورتيزول (هرمون الضغوط) في مخها. ومن الهرمونات المهمة الأخرى التي يتم إفرازها في المخ هرمون الأوكسيتوسين (الذى يدفعنا للارتباط والحب والتواصل مع بعضنا)، والدوبيامين (الذى يثير مراكز المتعة في المخ).

وينتاج عن هذه الكيمياء في مخ الفتاة حاجة قوية ومتعة في الترثرة، والتسوق، وتبادل الأسرار، وتجربة الملابس وقصات الشعر، وأى شيء يتضمن الارتباط والتواصل. عادة ما تقضي الفتاة المراهقة وقتها تتحدث في الهاتف، ل حاجتها لقليل مستويات الضغوط لديها من خلال الكلام. وبهجة الفتاة لرؤية صديقاتها وخوفها من أن يرفضنها من بين تلك التغيرات أيضاً. وتتدفق هرمونى الدوبامين والأوكسيتوسين لدى الفتيات هو "أكبر وأسرع نشوة عصبية بيولوجية قد تخرج بها المرأة من ممارسة العلاقة الحميمة" - كما تقول "بريزنداین".

لماذا ترى الفتاة المراهقة أن فقدان الصداقة كارثة، ولماذا تمثل لها جماعتها الاجتماعية أهمية؟ إن المراهقة تصل بدنياً للسن التي تستطيع عندها تربية الأطفال، وتتعرف نتيجة لأسباب تطورية أن الجماعة الحميمة القريبة بمثابة حماية جيدة؛ لأنها إذا كان لديها طفل صغير فإنها لن تستطيع الهجوم أو الهروب كما يستطيع الرجل (تحت استجابة "الهجوم أو الانسحاب" في وجه الخطر لدى الرجال وليس النساء). والعلاقات الاجتماعية الحميمة تغير أمماغ النساء تغيراً إيجابياً، بحيث يحدث أى فقدان في تلك العلاقات تغيرات هرمونية تقوى مشاعر الهجر والفقدان؛ ومن هنا يمكن القول إن قوة الصداقة بين المراهقات ذات أسباب كيمائية حيوية.

الفصل الثامن

وتفير ثقة الفتاة المراهقة بنفسها وقدرتها على التعامل مع الضغوط أيضاً على مدار الشهر، وقد عالجت "بريزنداين" لكثيرات من الفتيات ممن يعانين من زيادة في مستويات الهرمونات. أما الفتيات الأكثر حدة وغلظة، فعادة ما يتعرضن لمستويات عالية من هرمون الأندروجين، وهو الهرمون المسؤول عن العدوانية. وفي المستويات العادلة قد يجعل هذا الهرمون الفتاة أكثر تركيزاً على القوة، سواء كانت هذه القوة بداخل مجموعة النظيرات أو في صورة تفوق على الفتى. ولماذا كثيراً ما يصبح الفتى المراهقون قليلاً الكلام؟ إن هرمون التيستوستيرون الذي يملأ أمماً خاهم لا يدفعهم إلى "نوبات من الانسحاب الإجباري" فحسب، بل ويقلل رغبتهم في الحديث أو إقامة العلاقات الاجتماعية ما لم تتضمن هذه العلاقات الفتيات أو الرياضة.

ويوجه عام، فإن الآثار المختلفة للهرمونات على المخ في فترة المراهقة تجعل الفتى والفتيات يذهبون في اتجاهين مختلفين، حيث يحصل الفتى على تقديرهم لذواتهم من خلال استقلالهم عن غيرهم، في حين تكتسبها الفتيات من خلال العلاقات الاجتماعية الحميمة.

مختارات ختامية

بدأت "بريزندain" حياتها العملية معالجة نفسية، ولكنها بعد ذلك تخصصت في الأمراض العصبية مما جعلها أقل ميلاً للتبني بالأفكار النفسية أو الاجتماعية التي ترتبط بآلية عمل العقل. ورغم توجهها النسوى الواضح، فإنها تؤكد على أن عمليات الإصلاح السياسي لا علاقة لها بفهم السلوك. وإذا أردنا تغيير التوجهات الثقافية والسياسات حتى نجعل العالم مكاناً أفضل، فعلينا أن ندرك أولاً التركيبة البيولوجية للمخ - واختلافه عند النساء عنه عند الرجال - ومدى تشكيله للسلوكيات.

وقد أدلت "بريزنداين" بدلوها في الجدل العلمي الذي أثاره رئيس جامعة هارفارد من أن الاختلاف في الإنجاز بين الرجال والنساء في العلوم والرياضيات يعود إلى اختلافات طبيعية في المخ بين الجنسين. وأوضحت أن إنجازات الأطفال في الرياضيات والعلوم لا تختلف باختلاف الجنسين حتى مرحلة البلوغ، ثم يحدث تدفق هرمون التيستوستيرون ميزة تنافسية هائلة للذكور واستعداداً أكبر لقضاء ساعات كثيرة في الاستذكار بمفردhem أو العمل على الحاسوب. أما تدفق هرمون الإستروجين لدى الفتيات، فإنه - وعلى النقيض - يجعل الفتيات أكثر اهتماماً بالعلاقات الاجتماعية والانفعالات مما يؤدي إلى عدم احتمالية الجلوس لساعات طويلة بمفردهن لحل المسائل الرياضية أو التنافس على التميز الدراسي. وحتى عندما تبلغ الفتيات سن الرشد، فإن كيمياء أممماخهن تجعلهن يرغبن في التواصيل والتعاون مما يبعدهن عن العمل المنعزل الذي عادة ما تتطلب الرياضيات، والعلوم، والهندسة. وخلاصة نظرية "بريزنداين" هي: ليس نقص الكفاءة هو ما يبعد النساء عن هذه المجالات، بل توجهاتهن الناتجة عن هرمونات أممماخهن هي ما تبعدهن عنها.

## لوان بريزندайн

وتقول "بريزندайн": "البيولوجيا ذات أثر قوى، ومع ذلك فإنها لا تفرض علينا واقعاً معيناً". ومعنى هذا أننا إذا عرّفنا القوى الفسيولوجية أو الجينية التي تشكّلنا، فسنستطيع أن نحدد أثراً لها علينا؛ فتواتر هرمون الإستروجين في صورة حبوب والعلاج بالاستبدال الهرموني (ويحتوى كتاب المخ الأنثوى على قائمة طويلة بالعلاج بالاستبدال الهرموني) يعني أن النساء أصبحن أكثر سيطرة على خبرات واقعهن اليومي، وربما تركت هذه العلاجات أثراً هائلاً على حياة النساء ومصيرهن مثلاً فعلى حبوب منع الحمل.

وكتاب المخ الأنثوى بدون القوائم المطولة والملحوظات لا يتجاوز مائى صفحة. ولأنه كتاب ممتع وتركيب محبوب من أحد ثالث البحوث في المجال؛ فإنه من المحتمل أن يظل محظى اهتمام القراء لسنوات كثيرة قادمة. ولأنه يتضمن الكثير من الأفكار الإضافية عن المخ الذكوري؛ فإن هذا الكتاب يصلح لجميع القراء.

## "لوان بريزندайн"

كانت أول درجة علمية حصلت عليها "بريزندайн" في البيولوجيا من جامعة كاليفورنيا في بيركلي (1972 - 1976)، ثم تلتها درجة في الطب من جامعة بيل، ودرجة في العلاج النفسي من كلية الطب بجامعة هارفارد (1980 - 1982).

وبعد فترة قصيرة من التدريس بجامعة هارفارد، قبلت "بريزندайн" عام 1981 منصبًا في معهد لانجلي بورتر للعلاج النفسي بجامعة كاليفورنيا في سان فرانسيسكو، حيث أسست عيادتها للحالة المزاجية والهرمونية للمرأة عام 1994. واستمرت "بريزندайн" في الجمع بين إجراء البحوث، والعمل بالعيادة، والتدريس مركزة جهودها على آثار الحالة النفسية، والطاقة الجنسية، والتأثيرات الهرمونية على المخ.

## الشعور بالرضا

"إذا كان المرء مستعداً لقضاء بعض الوقت للتفكير في نفسه، فسيتعلم أن يسيطر على حالاته النفسية مثلما يستطيع الرياضي الذي يتدرّب يومياً على برنامج محدد لتطوير قوّة تحمله وقوته".

"ما أساس التحرر من السجن الانفعالي؟ إنه ببساطة: الأفكار تخلق الانفعالات؛ لذلك لا يمكن أن نستدل على رقة أفكارنا من خلال انفعالاتنا. إن المشاعر السلبية وغير السارة ليست إلا توبيخاً لأننا نفكّر في شيء سلبي، ونؤمن به. إن انفعالاتنا تتبع أفكارنا مثلما تتبع البطة الصغيرة أمها".

### الخلاصة

المشاعر ليست حقائق، حيث يمكننا أن نغير انفعالاتنا بتغيير أفكارنا.

#### المثيل

"ناثانيل براند": علم نفس تقدير الذات ص ٤٨

"أليبرت إيس"، و"روبرت إيه. هاربر": دليل الحياة العقلانية ص ٨٦

"مارتن سيليجمان": السعادة الحقيقية ص ٢٨٨

"ويليام سايرون": الظلم المركزي ص ٣٢٠

"روبرت إى. ثاير": أصل الحالات النفسية اليومية ص ٣٢٦

## الفصل ٩

# ديفيد دى. بيرنر

فکر فی الحقيقة التالية: ٥٣٪ من الأميركيين يصابون بالاكتئاب فی أية لحظة، وتبلغ نسبة الاكتئاب بين الراشدين الأميركيين ٧ - ٨٪، وتزداد لدى النساء. منذ أربعين عاماً كان متوسط عمر الفرد في أول نوبة اكتئاب تصاديه ٢٩,٥ عام، أما اليوم فقد انخفضت إلى ١٤,٥ عام. ورغم أن هذه النسبة تختلف في أنحاء العالم المتقدم، فإن الإصابة بالاكتئاب قد ازدادت زيادة هائلة منذ بداية القرن الماضي.

كتب "ديفيد بيرنر" أثناء ثمانينات القرن الماضي يقول إن الاكتئاب في الأمراض النفسية بمثابة السرطان في الأمراض البدنية - من حيث مدى انتشاره وصعوبية علاجه - وأن المحاذير التي ترتبط به قد تجعله المشكلة الأسوأ بالنسبة لمعظم البشر. وكما هي الحال مع السرطان، فإن إيجاد "علاج" للاكتئاب لا طائل منه، حيث إن كل ما حاولته مدرسة "فرويد" للتحليل النفسي علاجه لم يحقق نتائج جيدة.

وقد أسلهم "بيرنر" في وضع أسلوب علاجي جديد للمشكلة، وهو العلاج المعرفي، وكتابه الشعور بالرضا: العلاج الجديد بالحالة المزاجية محاولة منه لشرح كيفية عمل العلاج المعرفي، ومدى تميزه عن صور العلاج الأخرى. وقد حقق الكتاب أعلى المبيعات؛ لأنه كان أول كتاب يناقش العلاج المعرفي، ولأنه أيضاً كتاب ممتع القراءة، ولا يصعب قارئه بالاكتئاب! يقدم الكتاب أفكاراً من شأنها تغيير الحياة عن كيفية التفاعل بين الأفكار والانفعالات.

## العلاج المعرفي

أثناء عمله كمعالج نفسي مقيم بجامعة بنسلفانيا، تعاون "بيرنر" مع "آرون تى. بيك" عالم النفس الرائد في مجال العلاج المعرفي، والذي كان يرى أن معظم حالات الاكتئاب والقلق نتيجة لتفكير السلبي غير المنطقى. وقد لاحظ تناقضًا كبيرًا بين مشاعر الشخص المكتئب - من أنه فاشل، وأن حياته بائسة - وبين الحقائق الفعلية في حياته، والتي عادة ما تكون صورة للإنجاز الكبير. استنتج "بيك" من هذا أن الاكتئاب لا بد أن يكون ناتجاً عن وجود مشاكل في التفكير، وأن الشخص يستطيع أن يتحرر من الاكتئاب إذا عدل أفكاره المغلوطة.

ومبادئ "بيك" الثلاثة للعلاج المعرفي هي:

- ❖ كل الانفعالات تنتج عن "المعارف" أو الأفكار. إن ما نشعر به في أية لحظة نتيجة لما نفكر فيه.
- ❖ الاكتئاب هو تفكير متواصل في الأفكار السلبية.

## الفصل التاسع

❖ معظم الأفكار السلبية التي تسبب اضطراباً نفسياً خاطئة تماماً، أو هي على الأقل صور مشوهة من الحقيقة، ولكننا نقلبها دون مراجعة.

وكان "بيرنز" يرى أن هذه المبادئ واضحة تماماً وبسيطة، ومع ذلك فعندما حاول تطبيق الأسلوب الجديد الذي ابتكره "بيك" لعلاج الاكتئاب بالكلام - والمعروف بالعلاج المعرفي - أذهله عدد المرضى الذين تحرروا من انفعالاتهم المدمرة، حيث بدأ من حاولوا الانتحار قبل سنوات في إعادة بناء حياتهم بعد علاجهم بهذا الأسلوب.

### نظرة في السحر الأسود

والفكرة الثورية في العلاج المعرفي هي أن الاكتئاب ليس اضطراباً انفعالياً. إن المشاعر السيئة التي تتناينا أثناء الاكتئاب تتبع كلها من أفكار سلبية؛ لذلك لا بد أن يتضمن العلاج مراجعة هذه الأفكار وتعديلها.

وي وضع "بيرنز" قائمة بعشرين "مشوهرات معرفية" مثل التفكير بأسلوب (كل شيء أو لا شيء)، والبالغة في التعميم، وتجريد الإيجابيات من إيجابيتها، والاستنتاج المتسرع، وإطلاق الأوصاف. وفهمنا لهذه المشوهرات للمعرفة يجعلنا ندرك أن "المشاعر ليست حقائق"، بل انعكاسات للأفكار. وإذا كان هذا حقيقة، فهل لنا أن نثق في مشاعرنا؟ إنها تبدو صادقة حقيقية، ولكنها - كما يقول "بيرنز" - مثل الثقة فيما نراه في المرأة السحرية في الملاهي، واعتباره انعكاساً لصورتها. وقال: "إن الانفعالات غير السارة توضح - وببساطة - أننا نفكر في شيء سلبي ونؤمن به"؛ ولذلك يقول: "إن الاكتئاب أشبه بإحدى الصور القوية للسحر الأسود".

ولأن الأفكار تسبق الانفعالات، فليس للانفعالات أن تبرهن على دقة أفكارنا. الانفعالات ليست مميزة بأية حال، خاصة عندما تعتمد على المشوهرات للمعرفة. ويتساءل "بيرنز": " وهل تحدد مشاعرنا عندما تكون في حالة مزاجية جيدة قيمتنا الفعلية، وإن لم تكن تحددها، فكيف لنا أن نقول إن انفعالاتنا أثناء لحظات اكتئابنا تحدد قيمتنا؟".

لا يقول "بيرنز" إن كل الانفعالات مشوهة، فالشعور بالحزن أو البهجة الحقيقة ردود أفعال صحية. الحزن الحقيقي - عند وفاة قريب مثلاً - من "الروح"، في حين أن الاكتئاب ينتج دائماً عن العقل، وهو ليس استجابة طبيعية للحياة بل هو مرض ناتج عن التفكير الخطأ الدوراني.

### وضع تصور جديد للذات

ويقول "بيرنز" إن الاكتئاب ذو طبيعة محيرة، فكلما اشتد سوء مشاعرنا، ازداد تشوه أفكارنا مما يمررنا في المزيد من المشاعر السوداوية عن أنفسنا. لقد كان جميع المرضى الذين يعالجهم تربينا يظنون أن حالتهم ميؤوس منها، وأنهم سيئون، وكانت حواراتهم مع أنفسهم تتضمن لوماً وتقليلًا دائمًا من الذات. والمكتب يشعر بالبؤس حتى عندما يجد من يحبه، وتكون لديه أسرة، ويعمل

بوظيفة جيدة.. إلخ. وربما كان لدى المرء "كل شيء"، ومع ذلك فإذا لم يكن يحب ذاته ويشعر بقيمة كإنسان، فإنه سيشعر بأنه لا شيء.

وكثيراً ما يدخل المعالجون بالعلاج المعرفى مع مرضاهem فى حالة من الكرا والفر، حيث يحاولون أن يوضحوا لهم خطأ وسخافة أفكارهم التي يؤكدونها، وفي النهاية يتعلم المرضى أن يراجعوا أفكارهم الخاطئة بأنفسهم، وهو ما يميز بداية شعورهم بالرضا عن أنفسهم.

### تعليقات ختامية

هل تتحقق الأفكار التي يقدمها كتاب الشعور بالرضا نتيجة فعلية؟ أُجريت بحوث على مجموعتين من المرضى، طلب من أفراد إدراهما قراءة كتاب "بيرنز" في خلال شهر، ولم يطلب من الآخرى هذا. وكانت النتيجة أن أفراد المجموعة التي قرأت الكتاب لم يشعروا بتحسين في حدة أعراض الاكتئاب لديهم فحسب، بل وظلوا متحrirين من تلك الأعراض، وربما كان أساس كفاءة الكتاب أنه لا يُشعر من يقرؤه بأنه مبدأ نفسياً، بل يقدم له أدوات ليغير نفسه.

ووصف قراءة الكتب للمرضى النفسيين - كما حدث في البحث السابق - يسمى "العلاج بالكتب"، ويشغل "بيرنز" مكانة متميزة في هذا المجال. هل من الممكن أن تكون قراءة كتاب بهذه الفاعلية فعلاً، بل وأفضل من الأدوية والعلاج النفسي في مساعدة الناس على التحرر من الاكتئاب؟ إن هذا الأسلوب يستحق التجربة بالتأكيد. ويؤكد "بيرنز" في مقدمته لطبعة ١٩٩٩ المنقحة من الكتاب أن سعر كتابه لا يتجاوز سعر قرصين من البروزاك، ولكنه - كعلاج - يختلف عن البروزاك في أنه ليس له آثار سلبية.

والحق أن الميزة الكبرى للعلاج المعرفى هو أنه لا حاجة معه للأدوية والعقاقير، ومع ذلك يؤكد "بيرنز" في الفصل الأخير من كتابه على أن أفضل علاج للاكتئاب الحاد هو مزيج من العلاج المعرفى ومضادات الاكتئاب، حيث يحسن العلاج المعرفى من تفكير المريض، وترفع مضادات الاكتئاب من حالته المزاجية.

ويوضح "بيرنز" أن فكرة العلاج المعرفى - أن أفكارنا تؤثر على انفعالاتنا وحالاتنا النفسية، وليس العكس - ذات أصل تاريخي قديم، حيث كان الفيلسوف القديم "إببيتكوس" يؤكد على أن الأحداث لا تحدد حالة العقل، بل ما يحددها هو الشعور الذي يقرر المرء أن يشعر به تجاه الحدث. وهذا السر يعرفه جميع السعداء، ومع ذلك فإنه مهارة يستطيع الجميع تعلمها.



## الفصل التاسع

### "ديفيد دى. بيرنز"

التحق "بيرنز" بكلية أمهرست، وحصل على شهادة الماجستير من جامعة ستانفورد، ثم أكمل تدربه على العلاج النفسي في جامعة بنسلفانيا، حيث شغل رئاسة قسم العلاج النفسي في المركز الطبي بها. وفي عام 1975، حصل على جائزة "ألفريد بينيه" على بحثه عن كيمياء المخ من جمعية العلاج النفسي البيولوجي.

ويعمل "بيرنز" أستاذًا زائرًا في كلية الطب بجامعة هارفارد، ويعمل حالياً أستاذًا مساعدًا للعلاج النفسي والعلوم السلوكية في كلية الطب بجامعة ستانفورد.  
بيع من كتاب الشعور بالرضا أكثر من أربعة ملايين نسخة، وهو الكتاب الذي نجح بشهرته كتابه التالي دليل الشعور بالرضا *The Feeling Good Handbook*. وقد ألف "بيرنز" أيضاً كتاب *Ten Days of Self-Esteem*، وهو كتاب عن العلاقات، وكتاب *Love Is Never Enough* وكتاب *When Panic Attacks*.

١٩٨٤

## ترك الأثر

"ما العوامل التي تجعل شخصا يقول "نعم" لغيره؟ وأى الأساليب الأكثر كفاءة فى استخدام هذه العوامل حتى نتوصل لتلك الموافقة؟ لقد سألت نفسى عن سبب رفض الناس لطلب تمت صياغته بطريقة معينة وقبوا لهم لنفس الطلب إذا اختلفت طريقة صياغته".

"وعندما ننظر للأمر من هذا المنظور، سنجد أن الترتيب البشع، وعدم الإحساس بالفزع، والمدوء الذى ينتحر الناس وهم يشعرون به ليس غريباً. لم يكن هؤلاء منومين مغناطيسياً على يدى "جونز"، بل كانوا مقتنعين تماماً بأن الانتحار سلوك صحيح، وتلك القناعة ليس "جونز" إلا طرفاً فيها، وطرفها الآخر - والأهم - هو مبدأ الدليل الاجتماعى".

### الخلاصة

تعلم أساليب ترك الأثر النفسي حتى تتجنب أن تكون ضحية لها.

### المثيل

- "جافين دى بيكر": *نعمة الخوف* ص ٢٤
- "مالكولم جلادول": *طرفة العين* ص ١٤٦
- "إريك هوفر": *المؤمن الحقيقي* ص ١٧٦
- "ستانلى ميلجرام": *إطاعة السلطة* ص ٢٢٦
- "بارى شوارتز": *تناقض الاختيار* ص ٢٨٢

## الفصل ١٠

# روبرت تشيالدينى

يُبع من كتاب ترك الأثر: علم نفس الإقناع أكثر من مليون نسخة، وتُرجم إلى عشرين لغة. ويعرف "روبرت تشيالدينى" في مقدمة الكتاب بأنه كان صيداً سهلاً لمندوبي المبيعات والباعة الجائلين، وجماعي التبرعات، حيث لم يكن من السهل عليه أبداً أن يقول "لا" عندما يطلب منه التبرع بمال. ولأنه عالم نفس اجتماعي تجربى، فقد بدأ ببحث فى الأساليب الفعلية التى تُستخدم لجعل شخص يوافق على فعل شيء لا يهتم به فى الظروف العادية. وكجزء من بحثه، فقد اتصل "تشيالدينى" بالكثيرين من أصحاب الإعلانات فى الصحف عن برامج تدريب على المبيعات حتى يتعلم أساليب الإقناع والبيع. لقد اخترق مؤسسات الإعلان، والعلاقات العامة، وجمع التبرعات ليكتشف أسرار "علم نفس الموافقة" من أساتذته المارسين.

وكانت نتيجة ذلك كتاباً مهمًا عن التسويق وعلم النفس يوضح لنا سبب سهولة إقناعنا، ويوضح لنا على مدار الكتاب الكثير عن طبيعتنا البشرية.

### تشغيل شرائطنا

يبداً "تشيالدينى" كتابه بمناقشة غريزة الأمومة لدى إناث الديوك الرومية، فيقول إن الأمهات منها أمهات جيدة وحامية لأبنائهما، ولكن ما يحرك غريزة الأمومة لديها شيء واحد فقط، وهو الصوت الذى تصدره الأفراخ الصغار. وابن عرس هو العدو الطبيعي لأفراخ الديوك الرومية، فعندما تراه أمهات الأفراخ فإنها تدخل فى حالة الهجوم، بل إنها تدخل تلك الحالة إذا رأت دمية على شكل ابن عرس. ومع ذلك، فعندما تم تهيئه هذه الدمية على شكل ابن عرس على أن تصدر الأصوات التى تصدرها أفراخ الديوك الرومية يحدث شيء غريب، حيث تصبح أمهات الأفراخ حامية قوية للدمية - ابن عرس!

قد تقول: ما أبغى الحيوانات! فعندما نضفط رزاً معيناً لديها تصرف بطريقة محددة حتى لو كان ذلك التصرف أحمق. ومع ذلك، فإن ما يورده "تشيالدينى" عن الديوك الرومية لا يهدف منه إلا تأهيلنا للحقيقة المصايبة الصادمة من أننا - نحن البشر - نصدر ردود أفعال آلية. إن لدينا أيضاً "شرائط مبرمجة" تعمل لصالحتنا بطريقة إيجابية - للحفاظ على حياتنا دون أن نفكر في ذلك تفكيراً كبيراً مثلاً - ومع ذلك فقد تعلم تلك الشرائط ضدنا أيضاً عندما نغفل عمما يحركها. وقد حدد "تشيالدينى" "أسلحة لترك الأثر"، وهى طرق تجعلنا نتصرف بصورة آلية بعيداً عن الأسلوب العقلاني الطبيعي فى اتخاذ القرار. ويسمى علماء النفس هذه السلوكيات التي يسهل استثارتها "أنماط السلوكيات الثابتة"، بحيث تؤدى معرفة المثير إلى إمكانية التنبؤ برد الفعل.

وربما كان العنوان الأكثر دقة لهذا الكتاب هو "كيف تحصل على استجابة آلية من الناس قبل أن يفكروا تفكيراً عقلانياً فيما نطلب منه". وأسلحة "تشيالدينى" الستة الأساسية التي يستخدمها خبراء التأثير على الناس ليجعلوا الناس يقولون "نعم" بدون تفكير هى: المبادلة بالمثل، والالتزام، والمثابرة، والدليل الاجتماعي، والسلطة، والندرة.

### رد المعروف دائمًا

لا تخلو ثقافة من قاعدة المبادلة بالمثل؛ أي أنه ينبغي علينا أن نرد مثل ما أهدى إلينا، سواء كان ما أهدى إلينا هدية، أو دعوة، أو إطراء.. إلخ.

هل تفضل صنع المعروف فيمن تحبهم؟ يجيب معظمنا بالإيجاب عن هذا السؤال، ومع ذلك فقد أوضحت الدراسات النفسية أن عامل الحب لا يؤثر على الشعور بالالتزام برد المعروف. إننا نشعر بالالتزام تجاه من قدم لنا معروفاً حتى لو كان ذلك المعروف بسيطاً، أو لم نكن نريده. ويدرك "تشيالدينى" في كتابه أسلوب حركة هير كريشنا في جمع التبرعات، والمتمثل في تقديم الزهور والكتيبات الصغيرة للناس في الشوارع والمطارات. ورغم أن معظم الناس لا يريدون الزهور وغالباً ما يحاولون رفض تلقيتها، إلا أنهم عندما يقبلونها يشعرون بأنهم ملتزمون بتقديم تبرع. والخطابات البريدية المباشرة التي ترسلها الجمعيات الخيرية عادة ما لا تقل الاستجابة لها عن ٢٠٪، ولكن هذه النسبة تزد ب بصورة هائلة إذا صحبت الرسالة هدية مثل ملصق يحمل اسم المرسل إليه الخطاب وعنوانه.

وليس الالتزام بالرد وحده بهذه القوة، بل والالتزام بالتلقى أيضًا. إن عدم شعورنا بالقدرة على قول "لا" بالإضافة إلى عدم رغبتنا في أن يُنظر إلينا على أنها أشخاص لا نرد مثل ما أعطى لنا تجعلنا ضحايا للعاملين الماكرين بالتسويق. يحذرنا "تشيالدينى" بأن نحذر من وجود هدف خفى عندما نتلقى "هدية" لا داعى لها، وأن نقبل تلك الهدية، ولا نرد عليها بأى شيء دون أن نشعر بتأنيب ضمير.

ويشير "تشيالدينى" إلى فضيحة ووترجييت التي أطاحت بالرئيس نيكسون من رئاسة الولايات المتحدة. بمعاودة النظر، سنجد أن التجسس في تلك الفضيحة كان فعلًا غبيًا، وخطيرًا، وغير ضروري (حيث كان من الواضح أن نيكسون سينجح في الانتخابات القادمة في كل الأحوال)، ومكلَّف. ومع ذلك فلم تقع لجنة الحزب الجمهوري لإعادة الانتخابات في هذه الفضيحة إلا لترضى واحدًا من أكثر أعضائها تطرفاً. سبق أن قدم "جي. جوردون ليدي" عرضين قويين مكلفين يتضمنان فعل كل شيء من الهجوم المسلح إلى خطف أعضاء الحزب الديمقراطي؛ لذلك فعندما قدم فكرة التجسس على المبنى الرئيسي للحزب الديمقراطي، شعر أعضاء لجنة الحزب الجمهوري بأنهم ملتزمون بأن يوافقوا عليهما. وقد عبر "جي. جوردون ليدي" عن هذا فيما بعد فقال: "لم نكن نرغب في أن نرفض كل ما يقوله". احذر من تأثير باعث الرد بالمثل عليك.

## المثابرة

يحب البشر المثابرة، حيث يشعرون بالرضا عن شيء إذا كانوا ملتزمين به، وعندما يتزمون بشيء فإنهم يفعلون كل ما يستطيعون لتبرير هذا الالتزام لأنفسهم. ولماذا نحن هكذا؟ من أسباب هذا الضغط الاجتماعي؛ فليس هناك من يحب المتقلبين بين الأفكار أو الحالات، ونحن نحب أن يعتبرنا الناس نعرف ما نريده. ومن المؤسف أن هذا التوجه يفتح منجمًا من الذهب للعاملين بالتسويق؛ لأنهم يعرفون جيداً الضغوط الداخلية لدينا الناتجة عن عدم تفكيرنا ويستغلون هذا. عندما يسأل عامل بإحدى جمعيات جمع التبرعات عبر الهاتف "كيف حالك الليلة يا سيدة..؟"، فإنه يحصل على استجابة إيجابية في تسعة مرات من كل عشر مرات، وبذلك فعندما يطلب ذلك العامل منا أن نتبرع لصالح ضحايا بعض الأوبئة أو الكوارث، فإننا لا نستطيع أن نتحول فجأة إلىأشخاص وضعاء ونرفض مساعدة ذوى الظروف السيئة. إن التمسك بالمبادئ هنا يجعلنا نشعر بأننا ملتزمون بتقديم تبرع.

ويعرف العاملون بالتسويق أنهم إذا قدموا التزاماً بسيطاً لشخص، فإنهم يسيطرؤن على تصوره لذاته؛ ولذلك السبب يقدم تجار السيارات سعراً مبدئياً منخفضاً جداً للسيارة يجعلنا ندخل معرض السيارات، ولكننا نكتشف بعد ذلك - بعد أن يُحملوا الكماليات على السيارة - أنها ليست بذلك السعر الرخيص بأية حال. ومع ذلك، فإننا نشعر عندما نصل إلى تلك المرحلة بأننا ملتزمون بأن نشتري السيارة. ومن الخدع الأخرى أن يجعل البائعون العملاء يملأون استماراة أو عقد البيع بأنفسهم مما يقلل فرص تغييرهم لأفكارهم بصورة هائلة. للالتزامات العامة قوة هائلة.

ويشهد "تشيدلدينى" بمقوله "إيمeson" الشهيرة: "الالتزام الأحمق هو ما يخيف العقول الضعيفة". تذكر - خاصة عندما يعرض عليك العاملون بالتسويق منتجاتهم - أن لديك توجهاً طبيعياً بالالتزام، وستجد أنه من السهل عليك أن تتجنب الصفقات غير الجيدة لك. راجع مشاعرك عن قيمة الشيء قبل أن تشعر بضغط المثابرة، وقبل أن تقدم التزامك المبدئي به.

## الدليل الاجتماعي

لماذا لا تزال الضحكات في الخلقة تُدرج في الأعمال الكوميدية التليفزيونية رغم أن مبدعى هذه العروض يشعرون بأنها تهينهم ويقول المشاهدون إنهم لا يحبونها؟ لأن البحوث توضح أن المشاهدين يعتبرون الكلام أكثر ظرفاً إذا سمعوا أثناء الناس يضحكون، حتى وإن لم يكن الضحك حقيقياً. البشر بحاجة "للدليل الاجتماعي" بأن يروا غيرهم يفعل شيئاً قبل أن يرتحوا ل فعله. ويقدم "تشيدلدينى" في كتابه مثلاً قائماً جداً، وهو الفحصة الشهيرة لـ"كاثرين جينوفيز"، وهي سيدة قُتلت في أحد شوارع منطقة كوينز بمدينة نيويورك عام ١٩٦٤. ورغم أن القاتل قد هاجمها ثلاث مرات على مدار نصف ساعة قبل أن يجهز عليها في النهاية، ورغم صوت صراخها واستغاثتها، بل ورغم ما لا يصدق من رؤية ثمانية وثلاثين شخصاً لما يحدث، فلم يتدخل أحد. هل كانت هذه

مجرد حادثة تدل على قسوة أهل نيويورك؟ ربما، رغم أن الشهود أنفسهم قد شعروا بصدمة لدرجة لم يستطعوا معها فعل شيء. وفي النهاية جاءت الإجابة، حيث كان كل شاهد من الشهور يظن أن غيره سيفعل شيئاً، وبذلك لم يفعل أحد أى شيء. يقول "تشيالديني" إن من يقع في ورطة تزداد فرص حصوله على المساعدة إذا لم يوجد حوله إلا شخص واحد وليس عدداً من الأشخاص. وفي الزحام، أو في شوارع المدن، إذا لم ير الناس أن أحداً قد تحرك لمساعدة الشخص المنكوب، فسيحجمون عن تقديم المساعدة له. إننا بحاجة لـ"دليل اجتماعي" قبل أن نتصرف.

وقبل أن تصبح فكرة عامة مشهورة، فقد ناقش "تشيالديني" فكرة الانتحار "المقلد"، وأشهر حادثة على الدليل الاجتماعي فيما يخص الانتحار، كانت من مدينة جونزتاون في جوايانا، والتي أصبحت مدينة أشباح عام ١٩٧٨ عندما انتحر ٩١٠ شخصاً من طائفة أتباع معبد الشعب التي أسسها "جييم جونز" بشرب السم. كيف لكل هؤلاء الناس أن يُنهوا حياتهم عن طيب خاطر؟ لقد كان معظم المنتحرين يعملون في سان فرانسيسكو؛ لذلك يقترح "تشيالديني" أن العزلة التي كانواوا يشعرون بها لوجودهم في بلد أجنبى قد أسهمت في تقوية الدافع الإنساني الطبيعي لدى هؤلاء بأن "نفعل مثل ما يفعله نظارونا".

وثمة ملحوظة خفيفة هنا، وهي أن الإعلان والتسويق غالباً ما يستفيدان من حاجتنا للدليل الاجتماعي. كثيراً ما يكون عدم استعدادنا لشراء منتج معين حتى يشتريه عدد كبير من الناس طريقة جيدة لمعرفة إن كان هذا المنتج مفيداً أم لا، ولكن العاملين بالتسويق يتلفون حول هذا التوجه بسهولة. تذكر "شهادات العملاء" التي تؤثر على قراراتنا الشرائية حتى وإن كانت هذه الشهادات مزيفة.

### عدم الفقدان

قال "جي. كى. تشيسترتون": "إذا أردنا أن نحب شيئاً، فعلينا أن نعرف بأنه قد يضيع منا". إنها طبيعة بشرية أن يزداد تقديرنا للأشياء عندما تكون نادرة. والحق أن فكرة أننا قد نفقد شيئاً معيناً تحركنا بدرجة أكبر مما تحركنا فكرة أن نكتب شيئاً لا يقل عنه قيمة بذلاً منه. والبائعون يعرفون هذا؛ ولذلك السبب تراهم يصرخون دائماً: "العرض محدد" ليجعلونا نخاف من أن نفقد شيئاً لا نعرف أصلاً على الوجه اليقين إن كنا نريده أم لا.

عندما ترفض الرقابة فيلماً أو كتاباً، فإن الطلب عليه يرتفع ارتفاعاً هائلاً كما يقول "تشيالديني"، ويرى أيضاً أن أثر "روميو وجولييت" - وهو اصطلاح من ابتداره - يجعل المحبين من المراهقين أكثر احتمالاً لتقوية علاقاتهم إذا عارض الآباء مثل هذا الحب، أو كان من الصعب على المحبين الصغار أن يتلقوا.

وينبغي أن نرى ردود أفعالنا تجاه الندرة؛ لأنها تؤثر على قدرتنا على التفكير الصحيح. إننا نفعل أشياء حمقاء مثل الشراء من التخفيضات، ثم نكتشف أننا اشترينا شيئاً لم نضع أبداً ميزانية لشرائه. إننا نقع ضحايا للعاملين بالبيعات الذين لم يعد لديهم إلا "وحدةأخيرة من العرض"، أو

لسماسرة العقارات الذين يقولون لنا إن "طبيبًا وزوجته من مدينة مجاورة يعرضون علينا شراء هذه الشقة". احرص على أن تجري تقييماً دقيقاً لقيمة شيء معين بدلاً من أن يسيطر عليك الخوف من أن تقدمه.

### تعليقات ختامية

عليك بقراءة هذا الكتاب حتى تتعلم المزيد عن النوعين الآخرين من التأثير على الناس، وهما "الحب"، و"السلطة". وفي تعليقه على "السلطة"، يشير "تشيالدينى" إلى "ستانلى ميلجرام" وتجربته الشهيرة عن ميل البشر لاحترام السلطة حتى إن كان من يحتل السلطة شخصاً تحوم حوله الشبهات.

ورغم أن "تشيالدينى" يقدم الكثير من الدروس المقيدة، والتي كثيراً ما تكون مرعبة عن ضعفنا أمام أساليب التأثير النفسي، فإن معرفة هذه الدروس لا ينبغي أن تقلل من نظرتنا للطبيعة الإنسانية، فالحق أن معرفتنا لأنماطنا السلوكية الآلية قد تزيد من فرص تحديدنا لما نفك فيه. وأفضل طريقة لتقليل آثار تكتيكات التوافق التي يستخدمها الناس علينا هي أن نعرفها؛ لذلك فقد أسدى هذا الكتاب خدمة جليلة للجماهير.

وثمة ميزة مثيرة في النسخة المدققة من الكتاب، وهي الخطابات التي أرسلها للمؤلف من شاهدوا أو كانوا ضحايا للأساليب التي يناقشها الكتاب، والتي رغبوا في توضيحها لباقي القراء. وهذا الكتاب كتاب مهم في توضيحه لكيفية نجاح العاملين في التسويق على حثنا على الشراء، ولكنه على المستوى العميق ينافش طرقنا في اتخاذ القرار. هل القرارات التي تتبعها ناتجة عن استجابتك الشخص يحاول جذب خيوطك الذهنية أو الانفعالية، أم تفكر تقديرًا عقلانيًا أثناء اتخاذك لها؟

### "روبرت تشيالدينى"

حصل "تشيالدينى" على الدكتوراه في علم النفس من جامعة نورث كارولينا، وتلقى تدريباً بعد الدكتوراه في جامعة كولومبيا. وهو أيضاً أستاذ زائر في جامعة ولاية أوهايو، وستانفورد. ويعتبر "تشيالدينى" الحجة على مستوى العالم في موضوع التأثير النفسي والإقناع، ويعمل حالياً أستاداً لعلم النفس في جامعة ولاية أريزونا، ورئيس شركة استشارات للتأثير النفسي في مجال العمل، والتي تقدم خدماتها للشركات الكبرى.

وقد ألف "تشيالدينى" أيضاً كتاب *Influence: Science and Practice*. وهو كتاب يعلم مبادئ الإقناع والموافقة للجماعات.

١٩٩٦

## الإبداع

"الإبداع الحقيقي أكثر صعوبة وغرابة مما يدعوه بعض المتفائلين المبالغين في التفاؤل؛ لأن الفكرة أو المنتج الذي يستحق صفة "مبدع" نتيجة لاجتماع عدد كبير من الموارد وليس نتيجة لعقل شخص واحد. والإنجاز الإبداعي الحق لا يكاد يكون أبداً نتيجة فكرة مفاجئة، أو ومضة في الظلام، بل يحدث نتيجة سنوات من العمل الجاد".

"الإبداع مصدر أساسى لإيجاد المعنى للحياة لعدة أسباب أولها أن معظم الأشياء المثيرة والمهمة والإنسانية نتيجة للإبداع. إن ٩٨٪ من جيناتنا الوراثية كبشر لا تختلف عن مثيلتها لدى الشمبانزي؛ ولذلك فإنه من الصعب فعلاً أن تميز البشر عن القرود بشيء غير الإبداع".

### الخلاصة

الإبداع الحقيقي لا يظهر إلا عندما نجيد المجال الذي نعمل به.

#### المثال

"إدوارد دى بونو": التفكير الجانبي ص ٤٢

"مارتن سيليجمان": السعادة الحقيقية ص ٢٨١

## ميهالى تسيكسينتيميهالى

قبل أن يركز تفكيره على الإبداع، ألف عالم النفس "ميهالى" كتاباً شهيراً اسمه التدفق تدور فكرته حول أن تتبع السعادة والبحث عنها خطأ، وأن ما علينا هو أن نعرف متى تكون سعادنا حقاً - ما نفعله عندما نشعر بالقوة و"الصدق مع الذات" - وأن نزيد من فعل هذه الأشياء. إن الأنشطة المتداقة هي تلك التي تفعلها للاستمتاع أو للإرضاء العقلى الذى تمنحه لنا وليس لاكتساب مكافأة خارجية. قد يرغب المرء في أن يفوز أثناء لعبة الشطرنج مثلاً، ومع ذلك فإنه يلعبه لأنه يستحوذ على عقله تماماً. وقد يرغب في إجاده الرقص، ولكن التعلم والرقص هو المكافأة الأساسية له.

وقد طبق "ميهالى" هذه الأفكار على السؤال عن كيفية اتصف الناس بالإبداع. ولم يكن يهتم بما أطلق عليه "الإبداع الصغير"، وهو الإبداع الذي يتضمنه خبز كعكة، أو اختيار ستائر المنزل، أو الحديث الخيالي لطفل، بل الإبداع الذي يغير "مجالاً" كاملاً، أو مجالاً من مجالات السعي والفعل الإنساني. إن المبدعين الحقيقيين يستطيعون تغيير الطريقة الراسخة التي نرى، أو نفهم، أو نقدر، أو نفعل الأشياء من خلالها، سواء تمثل هذا في اختراع آلة جديدة، أو كتابة مجموعة أغاني. كان "ميهالى" يريد أن يعرف ما الذي يميز هؤلاء.

وكتاب الإبداع: التدفق وعلم نفس الاكتشاف والاختراع نتيجة لخبرة ثلاثة عاماً من العمل في مجال الإبداع. هناك مجال محدود للإبداع تسيطر عليه كتب ومنتديات تعليمية بعنوانين مثل (كيف تكون إبداعياً)، ومعظم هذه الكتب والمنتديات تافهة، ولكن هذا الكتاب واحد من الأعمال الجادة القلائل التي تفهم مدى تعقد عملية الإبداع والشخص المبدع.

### دراسة الإبداع

يقدم "ميهالى" في بداية كتابه معلومات عما يزعم أنه أول دراسة منهجية للمبدعين الذين لا يزالون على قيد الحياة، وتتضمن مقابلات أجراها مع واحد وتسعين شخصاً ممن يعتبرون قد تركوا أثراً هائلاً على مجالاتهم، سواء كان المجال الفنون، أو الأعمال، أو القانون، أو الحكومة، أو الطب، أو العلوم (وتتضمن قوائم العلماء الذين أجري لقاءات معهم أربعة عشر فائزًا بجائزة نوبل في العلوم). ومن هؤلاء المبدعين أسماء مثل "مورتايمر جيه. أدلر" فيلسوف، و"جون باردين" طبيب، و"كينيث باولدنج" رجل اقتصاد، و"مارجريت باتلر" عالمة رياضيات، و"صابر اهمانيان شاندراسيخار" عالم فيزياء فلكية، و"بارى كومونر" عالم أحياء، و"ناتالي ديفيز" مؤرخة، و"جيورجي فالودي" شاعر، و"نادين جوردايمير" مؤلفة، و"ستيفن جاي جاولد" عالم حفريات قديمة، و"هينزل هاندرسون" اقتصادي، و"إلين لانيون" رسامة، و"إرنست ماير" عالم حيوانات،

و"بريندا ميلنر" عالمة نفس، و"إليا بريجوجين" كيميائى، و"جون ريد" مصرفى، و"جوناس سالك" عالم أحياء، و"رافى شانكار" موسيقى، و"بنيامين سبوك" طبيب أطفال، و"إيفا زيسيل" مصممة سيراميك.

إن قراءة كتاب الإبداع مهمة إن لم يكن لشيء إلا للقراءة عن هؤلاء الأشخاص الذين يحظى بعضهم بشهرة طاغية، ويشهر آخرون منهم بداخل مجالاتهم فقط. ويكان يكون جميع من قابلهم "ميهالى" قد تجاوز الستين من العمر مما أتاح له الفرصة لمراجعة حياته المهنية كاملة التطور، واستخراج أفكار عن أسرار نجاحه الإبداعي الناضج.

### الإبداع في السياق

يقول "ميهالى" إن الفكرة الشائعة عن المبدعين بأنهم يتوصلون لأفكار، أو اكتشافات، أو عمل، أو اختراعات فيعزلة عن غيرهم فكرة خاطئة؛ فالإبداع نتيجة لتفاعل معقد بين الشخص وبين بيئته أو ثقافته، وتعتمد أيضاً على التوقيت المناسب.

وعلى سبيل المثال، فإن فنانى عصر النهضة - مثل جيبرتى أو مايكل أنجلو - لو كانوا ولدوا قبل مولدهم بخمسين عاماً، فلم تكن ثقافة رعاية الفنانون ستجعلهم يحظون بالمكانة التي حظيا بها ولا تحفل بإنجازاتهم أو تمولها. فكر أيضاً في رواد الفضاء الذين لم يكن لاكتشافاتهم أن تحدث لولا أن سبقتهم قرون من التطوير التكنولوجي في المراسد وفي المعرفة عن الكون.

وما يزيد "ميهالى" إثارته هو أننا ينبغي أن نكرس انتباهنا لتطوير أحد المجالات كما تفعل مع العاملين داخل هذا المجال؛ لأن هذا وحده هو ما يشرح بدقة كيفية حدوث التقدم. ليس الأفراد إلا حلقة في سلسلة، ومرحلة في عملية "الإبداع" - كما يقول "ميهالى". هل فعلًا "اخترع" آينشتاين نظرية النسبية؟ هل فعلًا "اخترع" إديسون الكهرباء؟ إن هذا أشبه بقولنا إن الشرارة مسئولة عن النار، في حين أن النار تتضمن الكثير عن العناصر كما هو معروف.

وبالإضافة لذلك، فإن نتاج الإبداع يحتاج لجمهور مستعد لتقييمه؛ فالإبداع يتلاشى إن لم يوجد من يعترف به. كلمة "Mim" هي المعادل الثقافي لكلمة "جين" في الفسيولوجيا، والميمات هي أشياء مثل اللغة، والعادات، والقوانين، والأغانى، والنظريات، والقيم. وإذا كانت هذه الميمات قوية، فإنها تبقى، وإن لم تكن كذلك فإنها تندثر. والمبdenون يحاولون خلق ميمات تترك أثراً على ثقافاتهم. وكلما زادت أهمية المبدع، زادت استمرارية أثر الميمات التي يبدعها وكان أثراها أعمق.

### أولاً: أحب عملك

لم تظهر الاكتشافات الإبداعية بصورة مفاجئة أبداً، بل هي نتيجة - بصورة شبه دائمة - لسنوات من العمل الدءوب والانتباه المكثف لشيء، والكثير من الاكتشافات الإبداعية حالفها الحظ، خاصة ذات الطبيعة العلمية منها، ومع ذلك فعادة ما لا يأتي "الحظ" إلا بعد سنوات من العمل المكثف في مجال الاكتشاف. ويتحدث "ميهالى" عن رائدة الفضاء "فيرا روбин" التي اكتشفت أن النجوم في

بعض المجرات لا تدور في نفس الفلك، فبعضها يدور باتجاه دوران عقارب الساعة وبعضها يدور عكس اتجاه دوران عقارب الساعة. لم تكن عالمه الفضاء هذه لتحقق لهذا الاكتشاف ما لم يُفتح لها نوع جديد وأكثر وضوحاً من التحليل الضوئي. لم تكن "روبين" تستهدف التوصل لاكتشاف كبير، بل جاء اكتشافها نتيجة للاحظتها المكثفة للنجوم وحبها لعملها. وكان هدفها تسجيل البيانات، ولكن تكريسها نفسها لعملها هو ما جعلها تتوصل لتلك الاكتشافات المدهشة. المبدعون الحقيقيون يمارسون أعمالهم لحبهم لها، وإذا حدث أن توصلوا لاكتشاف كبير، فإن هذا يكون مكافأة إضافية على أعمالهم، حيث إن مكافأتهم الأولى هي عملهم لما يحبون عمله. ليست الإثباتات هي ما يحرك هؤلاء، بل تحركهم رغبتهم في اكتشاف نظام أو إيجاد نظام حيث لم يكن هناك نظام.

### السيطرة على المجال تسبق الإبداع

التصور الشائع عن المبدع هو أنه شخص يتعدد كل المعايير، والأعراف، والقواعد، ومع ذلك فهو انطباع خاطئ؛ لأن كل من يحدث تغييراً حقيقياً ينبغي أن يسيطر أولاً على مجاله، وهو ما يعني تشرب مهارات المجال ومعرفه وإجادتها، ولا يمكن أن يترك المبدع أثراً إبداعياً إلا بعد ذلك، ويكون هذا الأثر متواافقاً مع "قواعد" المجال، بحيث تنكسر قواعد ذلك المجال لخلق شيء جديد. وبإيجاز، فإن فعل شيء جديد يستلزم فعل الشيء القديم جيداً أولاً.

### الخصائص العامة للمبدع

ومن الأفكار الأخرى التي قدمها "ميهانى" في كتابه:

- ❖ فكرة المبدع المضطهد أقرب للأسطورة: فمعظم المبدعين ومن قابليهم كانوا سعداء بحياتهم وبإسهاماتهم الإبداعية.
- ❖ يغلب على المبدعين الناجحين أن يتوافر فيهم شيتان هما: الفضول والدافع. إنهم مبهرون بمجالات أعمالهم، ورغم أن غيرهم قد يكون أذكي منهم، إلا أن رغبتهم في الإنجاز هي العامل الحاسم.
- ❖ يتعامل المبدعون مع حدسهم تعاملاً جدياً، ويبحثون عن أنماط حيث يجد غيرهم ارتباكاً، ويستطيعون إيجاد روابط بين المجالات الفاسقة في المعرفة.
- ❖ غالباً ما ينظر للمبدعين على أنهم مبتكرون، ولكن هذا نتيجة لرغبتهم في تكريس معظم انتباهم لعملهم المثير.
- ❖ رغم أن المبدع يستطيع أن يكون مبدعاً في أي مجال، فإنه ينجدبون إلى المراكز التي تشبع اهتماماتهم بصورة أكثر سهولة، حيث يستطيعون مقابلة من يشبهونهم في التفكير، ويجدون التقدير لعملهم.
- ❖ توفر بيئة جميلة أو ملهمة لمساعدة الناس على أن يكونوا مفكرين أكثر إبداعاً أفضل من أن يعقدوا منتديات تعليمية عن "الإبداع".

- ❖ لا يبدو أن للدراسة أثراً كبيراً على الكثيرين من المبدعين المشاهير، بل لم يكونوا من المتفوقين أثناء الدراسة. لم يكن الكثيرون ممن يعتبرهم العالم عباقرة أطفالاً متميزين، ولكن الصفة التي كانت تميزهم عن غيرهم هي الفضول.
- ❖ كان الكثيرون من المبدعين إما يتأملى، أو ذوى علاقات ضعيفة بأبائهم، وفي المقابل كانت علاقاتهم بأمهاتهم جيدة، وكانت أمهاتهم يتوقعن الكثير منهم.
- ❖ ينتمى معظم المبدعين إلى نوعية أو نوعيتين من العائلات، فقد كانوا إما فقراء، أو مهملين، ومع ذلك فقد كان آباءهم يدفعونهم للتغلق الدراسي أو في أعمالهم. أو ربما نشأوا فى عائلات تتضمن مثقفين، أو باحثين، أو مهنيين، أو مؤلفين، أو موسيقيين.. إلخ. ولم يكن ينتمى من المبدعين للطبقة الوسطى إلا نسبة ١٠٪ منهم. والخلاصة، نشأة الطفل فى بيئه تقدر العمل الذهنى أفضل من نشأته فى بيئه تحفلى بمظاهر الرفاهية التي تبحث عنها الطبقة الوسطى إذا أريد له أن يكون مبدعاً.
- ❖ المبدع متواضع، وصاحب كبراءة فى نفس الوقت، حيث يكرس نفسه بالكامل لجاله ولما يمكن أن ينجزه فيه، ومع ذلك فإنه واثق أيضاً من أن لديه الكثير ليس لهم به، وعازم على ترك أثره.
- ❖ وجود نوعية واحدة للشخصية الإبداعية غير حقيقي، فالشىء الذى يبدو أن جميع المبدعين يشتراكون فيه هو التعقيد، حيث "يغلب عليهم أن يجمعوا بداخلهم كامل القدرات الإنسانية".

### تعليقات ختامية

يقول "ميهالى" إنه من السهل أنه تنظر للمبدعين على أنهم نخبة متميزة، ومع ذلك فإن حياتهم رسالة بأننا جميعاً ينبغي أن نجد عملاً مرضياً ونحبه. ويلاحظ أن معظم الذين قابلهم لم يكونوا ذوى أصول متميزة، بل ناضلوا لتحقيق ما كانوا يريدونه رغم الضغوط المالية أو العائلية، بل إن بعضهم اعتبر أن أعظم إنجازاته هو نجاحه فى حياته أو عمله رغم أنف توقعات المجتمع منه. ولماذا ينبغي أن نهتم بالإبداعية؟ اكتشف "ميهالى" - من خلال خبراته فى التدفق - أن الإبداع يحدث بصورة أكبر عندما ينهمك الناس فى "صنع أو اكتشاف شيء جديد". إننا نكون فى أقصى صور سعادتنا عندما نكون مبدعين؛ لأننا عندئذ نفقد إحساسنا بأنفسنا، ونشعر بأننا جزء من شيء أكبر. إننا مهيئون للشعور بالرضا والمتعة نتيجة الاكتشاف والإبداع؛ لأن نتائجهما تؤدى إلى بقاء الجنس البشري بوجه عام - كما يقول "ميهالى". والكوكب الأرضى بحاجة للأفكار حالياً كما لم يكن محتاجاً لها من قبل أبداً إذا أراد البشر أن يبقوا، وأفضل الأفكار هى تلك التي يتوصل إليها المبدعون.

### "ميهالى تسيكسينتميهالى"

ولد "ميهالى" عام ١٩٢٤ بمدينة فيوم على البحر الأدرياتيكي، وكان والده القنصل المجرى لما كانت وقتها مدينة إيطالية. ولقب "تسيكسينتميهالى" يعني "القديس مايكل من محافظة تسيك"، ومحافظة تسيك كانت أساساً محافظة في المجر.

قضى "ميهالى" سنوات مراهقته في روما يساعد في إدارة مطعم تملكه العائلة، بينما كان يتلقى تعليماً تقليدياً. وبعد تخرجه عمل مصوراً فوتوغرافياً، وافتتح مكتب سفريات. وفي عام ١٩٥١ التحق بجامعة شيكاغو، وحصل على البكالوريوس، ثم الدكتوراه. ورغم أنه أكثر اهتماماً بأفكار "كارل يونج"، فقد كان عليه أن يدرس علم النفس من منظور المدرسة السلوكية، ولم يطُور نظرياته عن التدفق، والإبداع، والنفس إلا في مرحلة متاخرة من قيامه بالتدريس بجامعة كاليفورنيا، حيث

يعمل "ميهالى" منذ عام ١٩٩٩ أستاذًا في كلية الدراسات العليا بجامعة كاليفورنيا، حيث يرأس معهد مركز بحوث جودة الحياة على استكشاف جوانب علم النفس الإيجابي.  
*The Evolving Self, Beyond Boredom and Anxiety* (1975).  
*Finding Flow: The Psychology for the Third Millennium* (1993)  
*of Engagement with Everyday Life* (1997).

١٩٦١

## دليل الحياة العقلانية

"لا ينبغى أن تتوقع أن نظل سعداء بصورة دائمة، فمن الصعب ألا يصاب المرء بمرض بدنى، ومع ذلك فمن الممكن أن تتحرر من المخاوف الانفعالية والذهنية إذا أمنا بها، وعملنا على تحقيق ما نؤمن به".

"الإنسان كائن متفرد يابدأه للغة، حيث يتعلم منذ طفولته المبكرة أن يصبح أفكاره، ومدركاته، ومشاعره في كلمات، وعبارات، وجمل. وإذا كان الأمر كذلك (ونحن لا نعرف بليلاً على عكس ذلك)، فإن ما نظرنا نكرره من عبارات وجمل لأنفسنا عادة ما يكون أو يصبح أفكارنا وانفعالاتنا".

### الخلاصة

إذا عرفنا كيف نولد انفعالات سلبية من خلال أفكار معينة، خاصة اللاعقلانية منها – فسنعرف سر التحرر من التعasse للأبد.

### المثيل

"ناثانيل براند": علم نفس تقدير الذات ص ٤٨

"ديفيد دى بيرنز": الشعور بالرضا ص ٦٨

"مارتن سيليجمان": السعادة الحقيقية ص ٢٨١

## الفصل ١٢

# ألبرت إليس، وروبرت إيه هاربر

كتاب دليل الحياة العقلانية من أطول الكتب عمرًا في مجال علم النفس الشعبي، حيث يبع منه أكثر من مليون نسخة. ولما كان الكتاب قد تم تأليفه قبل أربعين عاماً، فقد ظهرت آلاف الكتب "الإلهامية" جاءت وذهبت، ولكن هذا الكتاب ظل يغير حياة الناس.

وقد لفت الكتاب الانتباه لنوع جديد من علم النفس، وهو (العلاج النفسي العقلاني العاطفي الانفعالي) الذي يعارض عقوداً من التحليل النفسي الفرويدى، وظهر كثرة في علم النفس. ويقول هذا النوع من علم النفس إن الانفعالات نتيجة مباشرة للأفكار، والتوجهات، والمعتقدات، وليس نتيجة للرغبات المكبوتة والاحتياجات كما قال "فرويد". وتؤكد هذه المدرسة أن الجمل التي يقولها الفرد لنفسه بصورة يومية هي الأهم للصحة النفسية وليس العقل الباطن الغامض، وأننا إذا أضفنا هذه الأشياء إلى بعضها، فسوف ينشأ عنها فلسفة حياة – يمكن تغييرها بسهولة إذا كان لدينا الاستعداد لتفيير ما نقوله لأنفسنا على أساس يومي.

وقد يبدو أن الخروج المنطقي من شراك الانفعالات وشباكها أمر صعب، ومع ذلك فقد أوضحت أفكار "إليس" الرائدة، والعقود الأربع من علم النفس المعرفي أن هذه النظرية صحيحة.

### مراقبة حديثنا الداخلي

يقول "إليس" و"هاربر" إن البشر مخلوقات صانعة للغة، حيث يعبرون عن مشاعرهم وأفكارهم في صورة كلمات وجمل. وهذه الجمل تصبح بدورها أفكاراً وانفعالات؛ لذلك فإذا كانت شخصياتنا هي ما نقوله لأنفسنا باستمرار، فإن أي تغيير للشخصية يستلزم منا مراجعة حواراتنا الداخلية وهل تدعمنا أم تقوينا.

ويستهدف العلاج بالكلام أن يوضح "الأخطاء في المنطق" الذي يعتقد صاحبه أنه صحيح، فإذا كانا نشعر بقلق أو بخوف شديد مثلاً، فعلينا أن نبحث عن الفكرة الأساسية وراء هذا الشعور، وتتابع الأفكار الذي أدى إليه. إننا نكتشف أننا نقول لأنفسنا دائمًا أشياء مثل: "ألن يكون من المربع أن.."، أو "إليس من الفطيع أنتي.."، عند هذه اللحظة، علينا أن نتوقف لنسأل أنفسنا عن سبب الرعب أو قطاعه فيما سيحدث، ونتحقق من إن كان الموقف بذلك السوء فعلاً أم لا. وحتى لو كان الموقف بذلك السوء فعلاً، فهل سيستمر هكذا؟

وهذا النوع من مراجعة النفس قد يبدو سذاجة في البداية، ولكننا عندما نفعله، فسنجد كيف تشكل جملنا الداخلية حياتنا؛ لأننا إذا وصفنا موقفاً بأنه "كارثة"، فسيصبح كذلك فعلاً. إننا انعكاس لحديثنا الداخلي، سواء كان إيجابياً، أو سلبياً، أو محايضاً.

## تحرر من البوس للأبد

كيف استطاع البشر غزو الفضاء وعالم الذرة، ومع ذلك لا يستطيع معظمهم الخروج من الحالة النفسية السيئة؟ يبدو أن ما حققناه من تقدم مادي صحبه ارتفاع في مستوى الأمراض العصبية والنفسية، وأصبح التحدى الأساسي للبشر هو السيطرة على حياتهم الانفعالية.

يقول "إليس" و "هاربر" في فصل بعنوان "فن التحرر من التعasse للأبد" إن البوس والاكتئاب حالتان للعقل لأنهما تنتجان عنه. عندما نشعر برفض الآخرين لنا بعد فشلنا في علاقة أو وظيفة مثلاً، فإن هذه الحالة مفهومة، ومع ذلك فإذا استسلمنا لهذا الشعور فسوف يقوى. تراكم الأشياء يؤدي إلى قوتها؛ ولذلك نشعر بـ "البوس" بسبب ما نحن فيه من بـ "بوس" بدلاً من التفكير العقلاني في الموقف. ويوضح كتاب دليل الحياة العقلانية أنه "من المستحيل أن نظل في حالة انفعالية سيئة ما لم ندعها بالأفكار المتكررة"، حيث سيظل شيء ما "سيئاً" في عقولنا ما دمنا نقول لأنفسنا إنه سيئ. كيف للمشاعر السيئة أن تستمر إذا كفينا مواصلة دعمها؟ من المؤكد أنت إذا شعرنا بألم بدني فلا يمكن أن نتجاهله، ومع ذلك فعندما ينتهي ذلك الألم لن يكون هناك رابطة آلية بين المثير والشعور.

ورغم أن الكتاب صدر في ستينيات القرن الماضي، فقد قال المؤلفان إن علاج الاكتئاب بالعقاقير مشكلة؛ لأنه عندما يتوقف المرء عن تعاطي العقاقير غالباً ما تعاوده المشاعر السلبية. وقد أوضح "إليس" أن بعض الناس يستمتعون - على مستوى اللاوعي - بالاكتئاب؛ لأنهم لا يفعلون أي شيء للتغير. علينا أن نقرر في بعض الحالات أنتا ستحرر من الاكتئاب، وستتغير مشاعرنا وفقاً لذلك.

## تعليق ختامية

هل البشر عقلانيون أم لا عقلانيين؟ كلاماً - كما يقول "إليس" و "هاربر"؛ فالبشر أذكياء ومع ذلك يرتكبون أفعالاً حمقاء، وأنانية، وغبية، وقائمة على التحيزات. وأساس الحياة الجيدة هو تطبيق العقلانية على الجانب الأقل عقلانية في الحياة، وهو الانفعالات.

وفي تأكيدنا على تنظيم أفكارنا وإيجاد طريق وسطي بين الانفعالات الحادة نجد بعض أصداء الفلسفات الشرقية القديمة بشأن سيطرة العقل على الحالة الانفعالية العاطفية، حيث تؤكد هذه الفلسفات على أن الحاضر وما نستطيع فعله لتحسينه هو ما لهم بغض النظر مما حدث في الماضي. وقد اكتشف "إليس" هذا بنفسه عندما كان طفلاً، حيث كانت والدته تعانى من صداع نصفي بشع، وكان والده يتغيب كثيراً عن البيت فى سفريات عمل طويلة؛ فتحمل مسؤولية أشقائه الصغار، حيث حرص على أن يرتدوا ملابسهم ويزهبا مدارسهم كل يوم. وعندما دخل المستشفى ليُعالج من مشاكل في الكلى، لم يزره والداته إلا قليلاً. تعلم "إليس" من هذا أنتا لن تترنّج من المواقف ما لم نسمح لها بأن تتمرّن، وأن هناك دائماً طريقة للسيطرة على انفعالاتنا، ورغم أن أسلوبه في العلاج قد يبدو أسلوباً حاداً، فإنه يتضمن رؤية متفائلة جداً للبشر.

وكتاب دليل الحياة العقلانية يساعد أي شخص على أن يدرك كيفية نشأة الانفعالات، وكيف يمكن للإنسان أن يحيا حياة سعيدة مثمرة من خلال تنظيمه أفكاره واهتمامه بها. وتتضمن موضوعات الكتاب: تقليل الحاجة للحصول على الاستحسان، ومواجهة القلق. وأن الكتاب متواافق مع مضمونه، فإنه ذو أسلوب واضح جداً ومبادر. اشتهر النسخة الثالثة المعدلة والمنقحة من الكتاب، والتي تتضمن فصلاً جديداً من البحوث التي تدعم المبادئ والأساليب التي يقوم عليها العلاج العقلاني للمشاكل والانفعالات.

### "أليبرت إليس"

ولد عام ١٩١٢ بمدينة بيتسبرغ في بنسلفانيا، ونشأ بمدينة نيويورك، وحصل على شهادة في إدارة الأعمال من جامعة ستيوارت في نيويورك، ولم ينجح في عالم الأعمال، وحاول كتابة القصة أيضاً لكنه لم يوفق.

كتب "إليس" مجموعة مقالات عن الجنس لدى البشر عام ١٩٤٢، ثم انضم لبرنامج علم نفس عيادي بجامعة كولومبيا. وبعد حصوله على الماجستير عام ١٩٤٣، أنشأ عيادة للاستشارات الأسرية والجنسيّة، وحصل على الدكتوراه عام ١٩٤٧. عمل أستاذًا في جامعتي روتجرز ونيويورك، وكان كبير علماء النفس العياديين في مستشفى الأمراض النفسية في نيوجيرسي الشمالية.

ولم تقبل مؤسسة علم النفس في الولايات المتحدة أفكار "إليس" إلا بعد فترة، ومع ذلك فإنه يعتبر حالياً - هو، و"آرون بيك" - رائداً العلاج المعرفي للسلوك. وقد ظل معهد العلاج العقلاني للمشاكل والانفعالات الذي تأسس عام ١٩٥٩ يقدم أفكار "إليس". انظر أيضاً سيرته الذاتية *The Lives of Albert Ellis* من تأليف "إمي فيليتين".

"ألف" "إليس" أكثر من ٦٠٠ بحث أكاديمي، وأكثر من خمسين كتاباً منها: *How to Live with*: *The Art and Sex Without Guilt*, *The Art and Science of Love*, *a Neurotic How to Make Yourself Stubbornly Refuse to Be*, *Science of Rational Eating Miserable About Anything – Yes. Anything*.

"روبرت إيه. هاربر" رئيس سابق للجمعية الأمريكية لمستشاري الزواج، والأكاديمية الأمريكية للمعالجين النفسيين. وحصل "هاربر" على الدكتوراه من جامعة ولاية أوهايو، ويعمل العلاج النفسي بعيادته الخاصة في مدينة واشنطن منذ عام ١٩٥٣. ومن كتبه الأخرى: *Creative 45 Levels to Sexual Understanding and Marriage Enjoyment* (بمشاركة "أليبرت إليس")، و *Enjoyment* (بمشاركة "والتر ستوكس").

١٩٨٢

## صوتى سيذهب معك: القصص التعليمية لـ "ميلتون إريكسون"

"إذا أقر أحد هذه القصص في حالة وعي، فربما أطلق عليها وصف "معادة" أو "متذلة"، أو "مثيرة ولكنها ليست ملهمة". أما إذا قرأتها في حالة لاوعي - حيث يكون لكل ما يقوله المعالج النفسي معنى كبير - فإن كل قصة، وكل كلمة في القصة قد تثير لديه حالة بسيطة من التنفر". "سيديني روزن"

"ما يستطيع الناس فعله شيء مذهل، ومع ذلك فإنهم لا يعرفون ما يستطيعون فعله". "ميلتون إريكسون"

### الخلاصة

العقل الباطن منجم للحلول الحكيمية والقوة الشخصية المنسية.

#### المثيل

"روبرت تشيالدينى": ترك الأثر ص ٧٤

"سيجموند فرويد": تفسير الأحلام ص ١٣٠

"كارل يونج": الأنماط والعقل الباطن الجماعي ص ١٩٤

"فريتز بيرلز": العلاج بأسلوب الجشط والتغيير ص ٢٤٤

"كارل روجرز": كيف نصبح بشراً ص ٢٧٢

## سيدنى روزن

أجرى "سيجموند فرويد" تجاربها على حالة التقويم المفناطيسى، ولكنه لم يستطع أبداً أن يُدخل مرضاه حالة التقويم الكامل لدرجة يقبلون معها ما يقتربه عليهم. ولد "ميльтون إريكسون" بعد "فرويد" بخمسة وأربعين عاماً، ووصل بالتقويم المفناطيسى لأقصى قدراته، وجعله أدلة مقبولة في علم النفس كثيراً ما تتحقق تغييرات لدى من يعانون من عقد ومخاوف مرضية منذ سنوات.

وربما كمن سبب إخفاق "فرويد" ونجاح "إريكسون" في التقويم المفناطيسى في آليات علاقات العلاج بعلم النفس. والوضع الطبيعي أن يكون الأطباء هم المعالجين؛ وذلك لأن لديهم المعرفة، ويكون المرضى - لجهلهم - هم من يتلقى العلاج. وقد أدرك "إريكسون" هذه القاعدة أثناء عمله كطبيب شاب في مؤسسات العلاج النفسي، ولكنه أدرك فيما بعد أن العلاقة بين الطبيب والمريض هي علاقة بين شخصين يحاولان أن يعملا معاً للبحث في عقليهما اللاواعيين عن حلول. وكان دخول "إريكسون" نفسه حالة التقويم المفناطيسى يعني أن صوته "سيصبح" صوت المريض (حيث كان يقول لمريضه: "صوتي سيذهب معك") وبذلك جعل لما يقدمه من اقتراحات على المريض قوة هائلة.

### أسلوب "إريكسون"

كان سر نجاح "إريكسون" أن (قصصه التعليمية) لا تتضمن خرافات أو قصص جنيات، بل تتضمن قصصاً من حياته العائلية أو لحالات مرضى سبق له أن عالجهم، وترتبط بحالة المريض الذي يعالجها. وعادة ما كانت هذه القصص تتضمن عنصر الصدمة والمفاجأة، وتهدف لتوصيل المريض للحظة تنوير يخرج فيها من نمطه المعتمد في التفكير. لم يكن "إريكسون" يقول لمريضه: "الآن أعرف ما الخطأ لديك، عليك أن.."، بل كان يترك المريض يستشف الرسالة من الحكاية التي يحكوها له، ويتركه يكتشفها بنفسه.

حضر مدممن شراب إلى عيادة "إريكسون"، وكان يبدو حالة ميئوساً منها؛ فقد كان والدها مدممن شراب، وكذلك كان أجداده لوالده ووالدته، بل وزوجته وشقيقه. كان بمقدور "إريكسون" أن يرسله إلى مصحات علاج الإدمان، ولكنه فكر في شيء آخر بسبب البيئة التي يعيش فيها المريض - حيث كان يعمل بجريدة تشجع على الشراب. طلب "إريكسون" من الرجل أن يذهب للحدائق، ويجلس هناك ليتأمل نبات الصبار فحسب، وهو النبات "الذى يستطيع أن يعيش ثلاث سنوات دون رى". وبعد عدة سنوات، اتصلت ابنة ذلك المريض بـ "إريكسون"، وقالت له إن والدتها ووالدتها تعافيا من إدمان الشراب بعد "علاج الصبار". لا شك أن صورة الصبار الحى الذى لا يحتاج لـ "شرب" كثيرة صورة قوية جداً.

### الفصل الثالث عشر

وقد اعترف "إريكسون" بأن الأسلوب العلاجي الذي يتبعه لا يحتويه أى من كتب علم النفس، وكانت خلاصة أسلوبه العلاجي أننا نحن البشر نختلف عن بعضنا؛ لذلك يستجيب كل منا للأسلوب العلاجي الذي يمثل له أهمية أكبر من غيره من الأساليب. وأحياناً ما كانت تبدو الحكايات التي يحكى بها شبيهة بحكايات فلسفة الزن، أو بالألغاز من حيث أن معناها لا يكون مفهوماً فهماً كاملاً؛ فعندما يسمعها شخص في سياق عادٍ قد يعتبرها سخيفة ثم يسأل: "ثم ماذا؟". أما في حالة التدويم المفاضلي، فإن اللغة الفامضة والوقفات ذات المغزى، وعنصر المفاجأة تقيم ارتباطاً مفاجئاً مع العقل الباطن يبحث على التغيير.

وقد قوّض "إريكسون" المعالج النفسي "روزن" بأن يجمع الكثير من حكاياته، ويضعها في كتاب ويعلق عليها. ورغم أن كتاب صوتي سينذهب معك صدر قبل أكثر من عشرين عاماً، فإنه بمثابة مقدمة رائعة لأعمال "إريكسون" يوضح إسهامه الرائع والمتفرد في علم النفس. وإليك نظرة موجزة على عدد من حكايات الكتاب وتفسيراً لمعانيها، لكنك يجدر بك أن تشتري الكتاب الأصلي حتى تقرأ بقية حكاياته.

#### إقامة الروابط

كانت الأولوية الأولى عند "إريكسون" هي إقامة "رابطة" له مع المريض؛ لأنه كان يحاول علاجه وليس البحث في ماضيه. وقد أصبح خبيراً في معرفة استجابة المريض لحكاياته من خلال لغة جسمه، وتنفسه، والدلائل البسيطة على وجهه.

عمل "إريكسون" ذات إجازة صيفية من الجامعة أثناء دراسته ببيع الكتب منتقلًا من بيت لآخر، فزار فلاحاً، ولكن الفلاح لم يكن مهتماً بالكتب بل بتربية ماشيته. وبعد أن كف عن محاولة بيع الكتاب للفلاح، حل ظهر إحدى البقرات؛ لأنه كان يعرف أن الماشية تحب هذا لنشأتها هو نفسه في مزرعة. لاحظ الفلاح هذا وسر، وقال له: "إن كل من يحب الماشية، ويعرف كيف يحك ظهورها هو شخص أحب أن أعرفه"، ثم طلب من "إريكسون" أن يبقى معه لتناول العشاء، ووافق على شراء ما معه من كتب.

ويحكي "إريكسون" هذه الحكاية ليوضح أن كل ما نفعله يوصل رسالة؛ فتحنن في حالة مستمرة من التواصل. وعندما نحتاج للحكم على الأشياء - مثلما فعل ذلك الفلاح - فعلينا أن نتربع الفرصة لقولنا الباطننة لتلعب دوراً؛ لأنه عادة ما تكون المشاعر والحدس صحيحة، ولابد أن نأخذها بالحسبان في الموقف بالكامل.

#### الانعكاس

وثمة أسلوب قريب من هذا، وهو الانعكاس. لقد تمكّن "إريكسون" من خلال "عكسه" لما يقوله المريض أن يجعل ذلك المريض ينظر لما يفعله ويقوله بعين موضوعية.

عمل "إريكسون" فى مستشفى للأمراض النفسية بها مريضان يظن كل منهما أنه "نبي": فأجلسهما "إريكسون" وجهاً لوجه ليتناقشا. وعندما رأى كل منهما حماقة ما يقوله الآخر، استطاع أن يرى سخافة ما يقوله هو نفسه. وعندما كانت المستشفى تبني جناحاً جديداً، استعان "إريكسون" بـ"نبي" آخر للعمل بالنحارة، وكان يعرف أن المريض لن يستطيع أن يرفض لأن الكثرين من الأنبياء عملوا بالنحارة. وقد أدى هذا العلاج غير التقليدي إلى إشراك المريض في الواقع مع غيره من الناس مرة أخرى.

كانت "روث" فتاة جميلة في الثانية عشرة من عمرها، وذات شخصية جذابة، وكان العاملون بالمستشفى يساعدونها لأنهم كانوا يحبونها. ومع ذلك، فقد كانت مستعدة للكم الناس في وجههم بصورة مفاجئة، أو تمزيق ملابسهم، أو وضع طابع بريدي على أقدامهم، أو كسر أصابعهم. وذات يوم، سمع "إريكسون" أنها في عنبرها في حالة هياج، وعندما وصل إليها وجدها تمزق ورق الحائط، فلم يطلب منها أن تتوقف، بل بدأ يلقي ما مزقته في سلة المهملات، ثم انضم إليها فمزق ملاءات السرير، وكسر التوافذ، وقال لها: "هيا بنا إلى عنبر آخر لنحطمه. إن هذا ممتع!". ثم خرج إلى الممر أمام العنبر، فوجد ممرضة تسير؛ فمزق ثيابها، ولم يترك لها إلا ملابسها الداخلية، فقللت له "روث": "لا ينبغي أن تفعل شيئاً كهذا يا دكتور"، ثم أحضرت ملءة سرير لتعطي بها المرضية؛ فجعلها هذا السلوك الذي صدر عنها تعافي (وكانت الممرضة التي "تصادف" وجودها في الممر قد اتفقت مع الطبيب على تمثيل ذلك المشهد).

### المنطق غير المباشر

عندما كان يحضر أحد المرضى إلى "إريكسون"، ويعانى من مشكلة في السيطرة على انفعالاته، أو مشكلة إدمان؛ فكثيراً ما كان "إريكسون" يطلب منه مواصلة فعل الخطأ وبشدة بدلاً من أن يطلب منه الكف عن فعله. ذات مرة حضر إليه رجل كان يريد تخفيض وزنه، والإفلات عن التدخين والشراب، فلم يطلب منه "إريكسون" أن يتوقف عن أي من هذه الأشياء، بل طلب منه أن يشتري طعامه، وسجائره، وشرابه من متجر يبعد عن منزله بمسافة ميل على الأقل، وليس من المتجر القريب منه حتى يجعله يمارس المشى لهذه المسافة، فيُرهق ويُخفض وزنه، وهي نفس الوقت يعيد التفكير في عاداته السيئة. حضرت سيدة إلى "إريكسون". وكان وزنها ١٨٠ رطلاً، وتريد تخفيضه إلى ١٣٠ رطلاً، وكانت في حالة من تخفيض الوزن ثم معاودة اكتسابه من جديد. قال لها "إريكسون" إنه سيساعدها على أن تعدد بأن تزيد وزنها إلى مائة رطل، فوافقت، وكافحت حتى وصلت لذلك الوزن الزائد للغاية، ولكن عندما بلغت وزن المائة رطل تاقت بشدة لا "ساماح" لها بتخفيض وزنها، فوصلت على وزن ١٢٠ رطلاً بدون صعوبة أو إجهاد.

وتوضح هذه الأمثلة المنطق "إريكسون" (غير المباشر) أن فلسنته الأكبر هي: لا يمكن أن نجعل المرء يتغير إلا عندما نشعره بأنه "يملك" التغيير الذي يريد: لأن التغيير بهذه الطريقة سيكون أقوى وأكثر استمرارية من التغيير بأسلوب الإجبار أو التعليمات.

## إعادة الصياغة

حضرت سيدة إلى "إريكسون" وكانت تكره السكن في فونيكس بولاية أريزونا، وكان زوجها يريد حضارة إجازة بمدينة فلاجستاف (وهي مدينة أخرى في أريزونا)، ولكن زوجته قالت إنها تفضل البقاء في فونيكس وتكرهه أكثر من كرهها للذهاب إلى مكان آخر للراحة. أثار "إريكسون" فضولها لمعرفة سبب كراهيتها لمدينة فونيكس لتلك الدرجة، وسبب مضايقتها لزوجها بأفكارها. وأثناء جلسة تقويمية له معها، اقترح عليها أن تذهب إلى فلاجستاف لمشاهدة "وميض من الألوان". ورغم أنه لم يكن في عقله شيء معين يريدها أن تراه، فقد أثار فضولها، وعندما رأت وميض الألوان (الذى تمثل في طائر أخضر يطير فوق خلفية من العشب الأخضر)، شعرت بحالة من النشوة.

كان "إريكسون" يريد تغيير إطارها العقلى، بحيث تبدأ في رؤية أشياء لم تكن تراها في ظروفها المعتادة بمعناها العميق - بالإضافة إلى تمية ملحة الرؤية البصرية لديها، وانتهى الأمر بأن قضت هذه السيدة أسبوعاً بمدينة فلاجستاف، ثم ذهبت بعد ذلك في عدد من الإجازات إلى أماكن مختلفة في الولايات المتحدة باحثة عن "وميض الألوان" الذي أصبح يمثل لها معنى. لقد استطاع "إريكسون" في جلسة تقويم مغناطيسي أو جلستين أن يسهل تغيير شعورها السلبي القوى إلى شعور بالفضول يدعم حياتها.

## الحكمة الداخلية

إذا كان هناك شيء يمكننا استخلاصه من أعمال "إريكسون"، فهو أن بداخل كل إنسان "شيء يُعرف"؛ فقد كان يعتقد أن كل إنسان لديه جوهر صحي قوى، وأن التقويم المغناطيسي أداة مفيدة للسماح بذلك الجوهر بأن يعيد توجيهنا.

وقد أوضح هذا في حكاية حاكها عن طفولته: فذات يوم دخل فرس تائه إلى مزرعتهم ولم يعرفوا صاحبه فلم تكن عليه علامات، فقرر "ميلتون" أن يرك الفرس ويدرك به للطريق. وبدلاً من أن يطوف به على العديد من المزارع المجاورة ترك للفرس قيادته. وعندما عاد "ميلتون" بالفرس إلى مزرعة أصحابه، سأله كيف عرف أنه فرسهم، قال: "لم أعرف، ولكن الفرس كان يعرف، وكل ما فعلته هو أنتي ذهبت به إلى الطريق".

والفرس هنا تمثل العقل الباطن كما هو واضح، وهو العقل الذي إن استطعنا دخوله أثناء حالة التقويم المغناطيسي يستطيع أن يحل لنا أية مشكلة، ويعود بنا على ذاتنا الحقيقية القوية. وكان "إريكسون" يعتقد أن معظم قيود البشر من صنع أنفسهم، وأنها تنتج عن العقل الواعي أساساً. ودخول العقل الباطن، وإعادة تشكيل محتوياته تمكنا من إعادة تشكيل حياتنا، ونحن نستطيع إعادة برمجة أنفسنا بالمعلومات التي تمثل تقديرًا أفضل للواقع بدلاً من أن نفرق في أنماط التفكير السلبية الملتوية.

## تعليقات ختامية

كثيراً ما كانت قدرة "إريكسون" على ملاحظة الدلائل البسيطة في حركات وجوه مرضاه تجعلهم يعتقدون أنه معالج روحي. وكان "إريكسون" قد أصيب بنوع من الشلل بينما كان في السابعة عشرة من عمره، وعجز عن الحركة فلم يعد أمامه شيء يفعله إلا مراقبة سلوكيات أشقائه الكثرين وتحليلها، فلا يحظى أحياً أنهم كانوا يقولون شيئاً ويقصدون شيئاً آخر، فاكتشف أن التواصل أكبر بكثير من مجرد الحديث اللغوي، ومن هنا بدأت قدرته الشهيرة على قراءة الناس.

إذا كان قد سبق لك أن ذهبت إلى منوم مفناطيسى حتى تقلع عن التدخين، أو تقلل وزنك، أو تشفى من حالة من الخوف المرضى، فهذا دليل على أن التقويم المفناطيسى أصبح يحظى بالاحترام حالياً، وهذا جزء من الموروث الذى تركه "إريكسون". لقد أصبحت فكرة "إريكسون" عن "العلاج السريع" - وهى أن التغيير قد يحدث فوراً بدلأ منقضاء سنوات فى العلاج بأسلوب التحليل النفسي - حالياً جزءاً من مجال العلاج النفسي. وبالإضافة لذلك، فقد تقدم تلميذهان "ريتشارد باندلر"، و"جون جرليندر" خطوة إضافية فابتكر البرمجة اللغوية العصبية، وهى صيغة أكثر تطوراً من أساليب "إريكسون" أصبح المدربون الشخصيون والمدربون فى عالم الأعمال يستخدمونها لإحداث التمييز لدى عملائهم.

ومع ذلك، فيوضح "روزن" أنه قلما كان "إريكسون" يلجأ للأساليب التكنولوجية فى أسلوبه العلاجي، حيث كان يرى البشر على أنهم كائنات "رواية للقصص"، وأن الأسطورة أو القصة عادة ما تكون الطريقة الأكثر كفاءة للتعبير عن الأفكار عن الحياة والتحول الشخصى.

## "ميلىكون إريكسون"

ولد "إريكسون" بمدينة أوروم بولاية نيفادا عام ١٩٠١، وكان يعاني من عمى الألوان، وعدم تمييز نغمات الأصوات، والتلعثم. سافرت أسرته أثناء طفولته فى عربة تجرها الخيول إلى ولاية ويسكونسین، حيث أسسوا مزرعة.

درس "إريكسون" علم النفس فى جامعة ويسكونسین، وهناك تعلم التقويم المفناطيسى، وحصل على درجة العلمية فى الطب من مستشفى كلورادو جنرال، وعمل معالجاً نصرياً فى مستشفى ولاية رود آيلاند. وعمل فى الفترة من ١٩٢٠ - ١٩٢٤ فى مستشفى ولاية ورسستر، حيث أصبح كبير المعالجين النفسيين بها، ثم أعقبها بالعمل بالمستشفيات العيادية والعلمية بمدينة إلويز بولاية ميشيغان، وهناك تزوج زوجته "إليزابيث إريكسون" وأنجبا خمسة أبناء، بالإضافة إلى ثلاثة أبناء له من زوجة سابقة.

وفي عام ١٩٤١، انتقل "إريكسون" إلى مدينة فونيكس لأسباب صحية، وهناك جذبته إليه علاجاته "المعجزة" المرضى النفسيين من كل أنحاء الولايات المتحدة. وقد مارس "إريكسون" التقويم المفناطيسى على الكاتب "الدوس هاكللى"، ومن بين أصدقائه مارسه على صديقه عالمة



### الفصل الثالث عشر

الأنشروبولوجي" مارجريت ميد" ، والفيلسوف" جريرجورى باتيسون". أسس "إريكسون" الجمعية الأمريكية للتنويم المفناطيسى العيادى، وكان زميل اتحادات المعالجين النفسيين الأمريكية. توفي "إريكسون" عام ١٩٨٠ ، ودفن على قمة جبل سكود بمدينة فونيكس، وكان كثيراً ما ينصح مرضى بزيارة ذلك الجبل كجزء من علاجهم.

"سيدنى روزن" أستاذ عيادى مساعد فى قسم العلاج النفسي بالمركز资料 الطبى لجامعة نيويورك أقام ورش عمل حول "أساليب" إريكسون" فى العلاج، وكتب مقدمة كتاب "إريكسون": *Hypnotherapy: An Explanatory Casebook* (١٩٧٩) الذى شاركه "إرنست إل. روسى" فى تأليفه.

١٩٥٨

## الشاب "لوثر"

"لقد أطلقت على الأزمة الكبيرة في المراهقة اسم أزمة الهوية، وهي تحدث في مرحلة حياتية يشكل فيها المرء لنفسه تصوراً وتوجهها أساسياً في الحياة من بين بقایا طفولته، وأماله التي يتوقعها لنفسه في مرحلة الرشد".

"لا شك أنه عندما تعلم "مارتن" أن يعبر عن أفكاره، كان معظم ما يجب عليه قوله للشيطان مدعوماً بمخزون مكثف للغاية من التمرد ناشئ عما لم يكن يستطيع قوله لوالده وأساتذته، وفي الوقت المناسب قال كل هذا وبأسلوب انتقامي للبابا نفسه".

### الخلاصة

أزمات الهوية ضرورية لتشكيل ذات أقوى وأكثر سيطرة رغم الألم الذي تسببه.

#### المثيل

"ناثانييل براند": علم نفس تقدير الذات ص ٤٨

"ويليام جيمس": مبادئ علم النفس ص ١٨١

"جبل شيهى": الممرات ص ٢٩٦

## الفصل ١٤

# إريك إريكسون

إذا سبق لك أن تحدثت عن "أزمة الهوية"، فتذكر أن تشكر عالم النفس "إريك إريكسون" على ابتكاره هذا المصطلح. وقد تشكل تركيز "إريكسون" على الهوية من خبرته الخاصة؛ فقد أدى زواج والدته من رجل دنماركي إلى نشأته في مدرسة ألمانية، وحمله لاسم "إريك هومبرجر"، وهو لقب زوج والدته الطبيب. وفي المدرسة، كان الأطفال يتندرون على دينه بينما كانت دار العبادة التي يذهب إليها تنظر إليه باعتباره غريباً؛ نظراً لللامحة التي لا تتوافق مع ملائمهم. وعندما ولدت والدته ثلاثة أخوات غير شقيقات، تعمق لديه الشعور بأنه غريب. وفي أواخر الثلاثينيات من عمره - وبعد أن حصل على الجنسية الأمريكية - غير لقبه من "هومبرجر" إلى "إريكسون"، ومعنى اللقب أنه ابن لنفسه.

ورغم أن "إريكسون" أولى تشكيل الهوية أثناء سنوات المراهقة انتباهاً خاصاً، فقد تمثل أكبر إسهاماته في ملاحظته أن السؤال "من أنا؟" يثور لدى الشخص العادي عدة مرات على مدار حياته. وضع "فرويد" خمس مراحل للتطور النفسي من الطفولة المبكرة حتى المراهقة، ولكن "إريكسون" تجاوز هذا فقط مراحل الحياة بكاملها عبر ثمانى مراحل "نفسية اجتماعية" من الميلاد حتى السن المتقدمة. وعندما تنتهي إحدى هذه المراحل يشعر الإنسان بأزمة؛ لأن هويته تصبح عندئذ موضع شك، وعندئذ يختار الفرد إما أن ينمو أو أن يتجمد. ويقول "إريكسون" إن كل اختيار يضع أساساً في بناء الشخصية الراسدة، ولقد أزال بتوضيجه الكامل لحدة هذه المراحل الانتقامية في الحياة أسطورة أن الحياة بعد سن العشرين بمثابة مدى طويل من الاستقرار والثبات. ويشتهر "إريكسون" لسبب آخر، فرغم أن "فرويد" ألف دراسة شهيرة عن ليوناردو دافنشي، فقد كان كتاباً "إريكسون" عن غاندي ومارتن لوثر الأساس لنوع جديد من علم النفس هو "علم نفس السير الذاتية"، أو تطبيق التحليل النفسي على حياة المشاهير. لقد وجد "إريكسون" في "مارتن لوثر" مثالاً رائعاً لأزمة الهوية، ووصفها في كتابه "الشاب" مارتن لوثر: دراسة في التحليل النفسي والتاريخ.

### قصة "مارتن لوثر" باختصار

كان أطفال وراهقون أوروبا في زمن "مارتن لوثر" مشغولين للغاية بيوم الحساب؛ وهو حساب نهائى بكل خطايا الإنسان مقارنة بحسنته. وكان الناس يعيشون في رعب من الجحيم ويدعون كثيراً موتاهم. وكان التعذيب العلنى على الجرائم شيئاً شائعاً، وكانت خلاصة الحياة هي الطاعة الكاملة للكبار ورجال الدين وتعاليمهم.

## الفصل الرابع عشر

ولد "مارتن لوثر" عام ١٤٨٣ في ذلك العالم الذي يسوده الإحساس بالذنب والحزن كما يصفه "إريكسون"، وكان والده فلاحاً ولكنه استطاع بكتبه واجتهاده أن يصبح من صغار الرأسماليين بامتلاكه مجموعة أسمهم في ملكية أحد المناجم. وقد اهتم الوالد "هانز لوثر" بتعليم ابنه، وكان يريده محامياً كبيراً يرتفع بالأسرة من أصولها المتواضعة؛ لذلك ألحقه بمدرسه لاتينية فتبغ "مارتن" فيها، وتحقق بالجامعة في السابعة عشرة من عمره. تخرج "مارتن" في الجامعة عام ١٥٠٥، والتحق بكلية الحقوق. ومع ذلك، فأثناء إجازة صيفية له في منزل الأسرة كاد يصيّب البرق أثناء عاصفة رعدية. وما كان لا يعرف على وجه التحديد مصير الحياة المُدله، فقد اعتبر أن هذه الحادثة بمثابة تحذير له، فقرر أن يقوم بعمل إنساني جليل من خلال عمله في دار العبادة. ورغم إحباط والديه منه، فقد بدأ في أداء الدور في عام ١٥٠١.

وفي البداية، سارت أموره بصورة جيدة، وكان يستمتع بالجو الروحي الجديد، ومع ذلك فقد انتابه الغرائز الجنسية مثل أي شاب؛ فشعر بالذنب بسبب هذا. ويقول بعض الرواة لسيرته الذاتية إنه أصبح يصاب بنوبات رعب أثناء عمله بدار العبادة ويصرخ: "لست مذنبًا". ويرى "إريكسون" أن هذا الحدث توضيح مهم لأزمة الهوية، حيث ترك "لوثر" مهنة ناجحة (ناهيك عن الزواج)، وهو ما كان يريده له والداه. ومع ذلك، فبعد أن اندمج في أداء دوره، لم ير جودار العبادة صحيحاً رغم جهوده الهائلة للالتزام ببنزوره. لقد حاصرته أزمة بشعة لرجل لا يشعر لنفسه بهوية. وأيًّا كان ما يعتقد عن نفسه، فقد كان من الواضح أنه ليس كذلك.

ومع ذلك، فقد ظل في دار العبادة، وترقى في المراتب الدينية بسرعة، حيث حصل على درجة الدكتوراه، وأصبح مسؤولاً عن إحدى عشرة دار عبادة تابعة. ومع ذلك، فقد كان بداخله فجوة تنمو باستمرار تفصل بين ما كان يعتبره إيماناً حقيقياً وبين ممارسات دار العبادة. وكان مسلكه في العبادة في العصور الوسطى يرى أن الذنب تؤدي إلى نوع من أنواع العقاب الديني يمكن تخفيضه بعمل "الخير". ومع ذلك، فحتى هذه المسؤولية كان من الممكن التوصل منها من خلال شراء الصكوك التي تتبعها دار العبادة. وذلك الأمر نفسه لم يكن بالنسبة لـ "لوثر" إلا القشة التي قسمت ظهر البعير؛ لذلك توصل لاعتقاد متطرف تماماً بمعايير عصره، وهو أن المرجعية الأولى في الدين لكتاب السماوي وليس للمؤسسات الدينية.

ووصلت الأمور إلى قمتها عندما لصق "وثيقة الخمسة والتسعين مبحثاً" الشهيرة على باب دار عبادة كاسيل بمدينة ويتبرج، وكان المكان الذي تُلصق عليه الملحوظات التي يقدمها الجمهور. وقد لخص في هذه الوثيقة المجالات التي لابد من إصلاح دار العبادة فيها، وكان لتلك الوثيقة دوى هائل رغم أنها لم يكن ليصبح لها ذلك الأثر لولا آلة الطباعة التي كانت حديثة الاختراع في ذلك الوقت، وهو ما مكن لهذه الوثيقة والكتابات التالية لها الانتشار على نطاق أوسع. لقد جعلت هذه الكتابات كل المتضررين من الوضع القائم - بدءاً من الفلاحين، ووصولاً للأمراء - يركزون، فأصبح "لوثر" شخصية شهيرة، وأطلق على تمرده مسمى حركة الإصلاح.

## تفسير "إريكسون"

عادة ما يتمرد الإنسان في سنوات شبابه الأولى، ومع ذلك فقد كان "لوثر" في الرابعة والثلاثين من عمره عندما ثار في وجه النظام الديني القائم في بلاده. ويشرح "إريكسون" هذا، فيقول إن الشباب لا بد أن يقتنعوا اقتناعاً كاملاً بشيء معين قبل أن يبدأوا التمرد ضده، وكان "لوثر" يتوق بشدة للإيمان بالرجوية الدينية لدار العبادة. وربما ما كان له يصبح أقوى منتقدى دار العبادة ما لم يكن قد قضى معظم حياته بالكامل في البداية. ويعلق "إريكسون" فيقول إن عظماء التاريخ قضوا سنوات من أعمارهم في حالة سلبية، وكانوا يشعرون منذ سن صغيرة بأن قدرهم أن يتركوا بصمة كبيرة لهم على العالم، ولكنهم على مستوى اللاوعي كانوا ينتظرون أن تتشكل الحقيقة في عقولهم حتى يستطيعوا ترك أكبر الأثر في الوقت المناسب. وكانت هذه هي حال "لوثر".

وقدم "إريكسون" مساحة كبيرة لمناقشة التحليل النفسي لعلاقة "مارتن لوثر" بوالده، حيث رأى أن شجاعته في الوقوف في وجه الاضطهاد الديني يمكن فهمها فهماً أفضل في ضوء العصيان الأول من "مارتن" لوالده. وربما كانت المفاجأة أن يقترح "إريكسون" أن "مارتن" لم يكن بطبيعته متربداً، ولكن اضطراره لمعارضة شخصية كبيرة في حياته جعله يدخل حالة التمرد.

وربما كانت أكثر فكرة مثيرة لدى "إريكسون" هي أن "مارتن لوثر" لم يغير العالم من خلال وضعه الديني، بل بوضعه الذي نتج عنه تعامله مع الأشباح الداخلية لديه وأزمة الهوية التي مر بها.

هل كان "لوثر" رجل الدين الصالح، أم الابن الصالح، أم المصلح الكبير؟

وينسب "إريكسون" أزمات الهوية الكبرى إلى "الميلاد الثاني"، وهي فكرة اقتبسها من "ويليام جيمس": ففى حين "يتواافق من يولدون مرة واحدة، ويوقفون أنفسهم مع ثقافة عصورهم"، فإن ذوى الميلاد الثاني كثيراً ما تتذبذب أرواحهم، ويبحثون عن الشفاء من خلال تجارب تحويلية كاملة تمنحهم وجهاً لحياتهم. والجانب الإيجابي فيمن يولدون مرتين هو أنهما إذا نجحوا في تحويل أنفسهم، فإن بمقدورهم تغيير العالم معهم. وقد استفرق "لوثر" وقتاً حتى يعرف هويته، ولكنه عندما اكتشف ذاته لم يستطع أحد إيقافه.

## أهمية الوقت المستقطع

وقد اعتبر "إريكسون" أن قدرة المجتمع على التوافق مع أزمات الهوية لدى الشباب مهمة للغاية، حيث كتب عن فكرة "التعليق أو التوقف"، وهى فترة من الوقت أو خبرة ينبغى أن تُتَوجَّدَها الثقافة عن عمد حتى يستطيع الشباب "أن يجدوا أنفسهم" ليدخلوا مرحلة الرشد دخولاً مناسباً. وتطبيق هذا حالياً من الممكن أن يكون في "عام فجوة" بين إنهاء الدراسة الثانوية والالتحاق بالجامعة. وفي حالة "لوثر" كانت الفترة التي قضتها في دار العبادة قد منحته - كشاب - فرصة للتساؤل: "من أنا، وماذا سأصبح؟".

ماذا كان سيحدث لو كان "لوثر" قد فعل ما كان والده يريد واشتغل بالجامعة؟ ربما كان قد نجح بالمعنى التقليدي للنجاح، ومع ذلك فلم يكن ليتحقق كل قدراته.

## الفصل الرابع عشر

ويلاحظ "إريكسون" أن الأزمة الحقيقة في حياة الفرد غالباً ما تحدث في عشرينات عمره عندما يشعر بأنه ملزمه التزاماً كبيراً بطريق لا يعتقد أنه "طريقه" رغم أنه يدخله بحماس في البداية. إن هذا الشخص يضعه النجاح الذي حققه في شرك يجعله يحتاج لكل قدراته النفسية حتى يخرج منه.

وكان النقطة الأكثر عمومية لدى "إريكسون" هي أنه إذا شعر الناس أثناء فترات انتقالية محورية في حياتهم بأنهم مضطرون للاختيار بين التجمد والنمو، فإن المجتمع بكل مكوناته يعاني من هذا. تعرف كل الثقافات الناضجة بأزمة الهوية لدى الشباب، وتعمل على التوافق معها. ورغم أن الأفكار والطاقات الجديدة لدى الشباب قد تسبب المشاكل على المدى القصير - والتي تنتج عن تلك التحولية الشخصية - فإنها قد تعيد الحياة للمجتمع بكل مكوناته، وليس من يعاني من أزمة الهوية فحسب.

### أزمة "لوثر" الأخيرة

حتى عندما كان "لوثر" في قمة شهرته وقوته، كان لا يزال يكتب رسائل لوالده يحاول فيها أن يدافع عن أفعاله وبرارها. ومثل والده، فقد أصبح في فترة منتصف عمره وما بعدها رجعيًا بصورة من الصور، حيث انتهت الحال بتلك الجذوة المتقدة إلى حالة من الدعة والراحة في ظل حماية حكومة أمانة من النساء، فأصبح يبحث الفلاحين على قبول حالتهم المعيشية. أما على مستوى المظهر والعادات، فقد ظل "لوثر" ذا مظهر إقليمي وليس شخصية عالمية. لقد أصبح كما كان يريد له والده تماماً: شخصية ذات نفوذ وثروة، ومتزوجاً.

وقد تظن أن هذه المرحلة كانت أسعد فترات حياة "لوثر"، ولكن الحقيقة أنها كانت بدايات ما أطلق عليه "إريكسون" اسم أزمة "التوليدية" لدى الراشدين الناضجين، وهي المرحلة التي يسأل فيها الفرد: "هل كان ما فعله يستحق؟ هل سأفعله مرة أخرى لو أتيحت لي الفرصة، أم أنتي أهدرت كل تلك السنوات؟". لقد كانت أزمة "لوثر" الأولى أزمة هوية خالصة، وهي ما يقول عنها "إريكسون" إنها أزمة تكامل. ورغم أنه كان "شخصية عظيمة"، فقد كان لا يزال على "لوثر" أن يتجاوز هذه المرحلة كما يفعل كل شخص تقدمت به السن.

وما يريد "إريكسون" قوله هو أن مشكلة أزمة الهوية لا يوجد حل كامل لها، فعندما يتحقق جانب من التكامل، تظل لدينا ذات أكبر تحاول إيجاد معنى لما حدث. وربما استطعنا أن نصف حياة "لوثر" بأنها مجموعة متتابعة من التساؤلات عما "لم تكنه" ذاته. وهذا الجانب هو الجانب السهل في تكوين الهوية بدرجة من الدرجات، فلا يزال علينا أن نحدد من نحن ومن نكون.

### تعليقات ختامية

طريقتنا في تغيير تصورنا لأنفسنا على مدار حياتنا من أصعب الأشياء التي يحاول علم النفس تفسيرها: لأن الهوية - ما نعرفه ومن نعرفه عن أنفسنا، أو على الأقل ما تمنى أن تكونه - شيء في غاية الأهمية والجوهرية.

ثمة توجه عام للتقليل من قيمة مرور المرء بأزمة هوية والتأكيد على أن هذا شيء طبيعي. ومع ذلك، فإن ما لاحظه "إريكسون" عن حياة "مارتن لوثر" يمكن أن ينطبق على كل من يدخل هنا في حالة مشابهة، حيث يقول: "لقد كان يتصرف كما لو كانت البشرية بكاملها ستبدأ مع بدايته كشخص فرد، ويرى أن التاريخ يبدأ وينتهي به". وربما بما ذلك استغرافاً في الذات يميز المراهقين، ومع ذلك فعل كل البشر من كل الأعمار أن يتوصلوا لنوع من المعرفة بشأن علاقتهم بالعالم. وما لم يفعل المجتمع ما يمكنه فعله للمساعدة على تحقيق الاجتياز الناجح للمراحل الانتقالية في الحياة، فلن تقتصر نتيجة هذا على انتشار الأمراض النفسية فحسب، بل ستتعداه لإهدار الإمكانيات والقدرات.

والخطر الواضح لعلم نفس السير الذاتية هو أننا نقرأ الكثير جداً عن طفولة صاحب السيرة الذاتية وأثارها على حياته التالية، ومع ذلك فإن "إريكسون" يقيم رابطة مقنعة بين الطفولة الصعبة وسلط الأب من جانب، وسياق الزمن الذي عاش فيه "لوثر" من جانب آخر. لقد أوضح أنه لا يمكن فصل أزمة الهوية لدى "لوثر" عن التغيرات الاجتماعية الدائرة من حوله، وأن حركة الإصلاح الديني بكاملها يمكن النظر إليها من خلال تعميم ما حدث مع "لوثر" على مستوى العالم كله، فقد كان ضمير "لوثر" - مثلاً - هو ما جعله يرتب دار العبادة في مرحلة تالية لعلاقة الإنسان المباشرة بالله. وكمؤمن صادق، فقد أعاد إصراره على أن الإيمان أهم من " فعل الخير" تشكيل عقيدته.

وكان "إريكسون" يرى أن أهمية علم النفس تعود إلى أن التاريخ تعبير عن الحالات النفسية للأفراد.

### "إريك إريكسون"

ولد بمدينة فرانكفورت عام ١٩٠٢، وتولت والدته بمفردها رعايته حتى تزوجت من طبيب الأطفال "تيودور هومبرجر" الذي كان يعالجها. وانتقلت الأسرة إلى مدينة كارلسرو بجنوب ألمانيا، حيث أنجبت والدته ثلاثة أخوات غير شقيقات له. وبعد أن أكمل "إريك" دراسته الثانوية، طاف في جولة في أوروبا لمدة عام قبل أن يلتحق بكلية للفنون. عمل مدرساً للرسم في فيينا لفترة، وهناك قابل "جوان سيرسون" التي تزوجها وأصبحت رفيقة عمره. وفي عام ١٩٢٧، بدأ في دراسة التحليل النفسي في معهد التحليل النفسي في فيينا، وعمل تحت رئاسة "آنا فرويد" (انظر ص ١٢٤ من كتابه)، ثم تخصص في علم نفس الأطفال.

وفي عام ١٩٣٢، هاجر إلى الولايات المتحدة، وغيّر لقبه إلى "إريكسون"، واستقر ثلاث سنوات بالتدريس في كلية الطب بجامعة هارفارد، وأصبح أول محلل نفسي للأطفال بمدينة بوسطن. وفي جامعة هارفارد، تأثر بقوة بصداقاته مع علماء الأنثروبولوجي: "روث بيندكت"، و"جريجوري باتيسون"، و"مارجريت ميد". وبعد ذلك عمل في جامعة بيل، ومؤسسة ميننجر، ومركز



## الفصل الرابع عشر

الدراسات المتقدمة في العلوم السلوكية بمدينة بالو ألتون كاليفورنيا، ومستشفى ماونت زيون في سان فرانسيسكو، وقد أجرى "إريكسون" دراسته الشهيرة عن قبائل لاكتوا، وبيرووك من السكان الأصليين لأمريكا أثناء عمله بالتدريس بجامعة كاليفورنيا في بيركلي. وبعد أن ترك بيركلي، أسس عيادته الخاصة، ومارس العمل فيها لعدة سنوات قبل أن يعود لجامعة هارفارد.

وكان أشهر أعمال إريكسون (1950) *Childhood and Society* ، وهو دراسة موسعة للأفراد والثقافات التي فازت بجائزة بوليتزر، وجائزة الأكademie الأمريكية القومية للكتب. ومن كتبه الأخرى (*Gandhi's Truth* 1968، *Identity: Youth and Crisis* 1970، و *The Life and Work of Mahatma Gandhi* 1985). وتوفي "إريكسون" عام 1994.

## أبعاد الشخصية

"تسهم الجينات الوراثية إسهاماً كبيراً في تشكيل الشخصية، حيث إن الشخص عبارة عن خلاصة جينات والديه. ورغم أن البيئة قد تؤدي إلى تغيير ذلك الترتيب الوراثي بدرجة من الدرجات، فإن أثراها محدود جداً".  
 "إن الشخصية مثل الذكاء من حيث أن كليهما يتاثر تأثيراً كبيراً بالوراثة ولا يتجاوز دور البيئة في معظم الحالات أن يحدث تغيرات بسيطة، أو ربما كان أثراها مجرد تغطية على الوضع الفعلي".

### الخلاصة

يمكن قياس كل الشخصيات وفقاً لبعدين بيولوجيin أساسيين، أو ثلاثة أبعاد.

#### المثيل

"إيزايل بريجز مايرز": المواهب تختلف ص ٥٤  
 "إيفان بافلوف": الردود الشرطية المنشعة ص ٢٣٨  
 "ستيفن بينكر": اللوح الأبيض ص ٢٥٨

## هانز آيزنك

كان "آيزنك" واحداً من أكثر علماء النفس شهرة وإثارة للجدل في القرن العشرين، وقد ألقى الضوء على عدد من مجالات علم النفس من خلال تاريخه المهني الذي امتد لحوالي نصف قرن، وكتبه الخمسين، وأكثر من تسعين مقالاً صحفياً. ولد "آيزنك" في ألمانيا، وقد هرب إلى بريطانيا بسبب معارضته للحزب النازي في ثلاثينيات القرن الماضي في ألمانيا. وكان عند وفاته عام ١٩٩٧ من أكثر علماء النفس الذين يُستشهد بهم.

وكان كتاب *أبعاد الشخصية* الكتاب الأول له، ويتسم أسلوبه بالجفاف والأكاديمية، ومع ذلك فقد وضع الكتاب الأساس لخمسين عاماً من العمل في مجال الاختلافات في الشخصية نتيجة عرضه - للمرة الأولى - لفكرة الانبساط/ الانطواء في علم النفس.

### البعدان

رغم اعتراف "آيزنك" بالتقسيم الإغريقي للبشر من حيث العناصر الأربعة: المتقائل، وسرير الغضب، واللامبالي، والسوداوي، فمن الواضح أنه مدین لـ "كارل يونج" في تقسيمه للناس إلى انبساطيين وانطوائيين، كما كان مصراً على أن تكون دراسة الاختلافات بين الشخصيات موضوعية وممكنة القياس. وقد استند كتاب *أبعاد الشخصية* إلى البحوث وتحليلات العوامل التي مكنت "آيزنك" من استخراج الاختلافات بين الشخصيات من بين كميات هائلة من البيانات. وقد عمل "آيزنك" أثناء الحرب في مستشفى ميل هيل للطوارئ في لندن، واستخدم مئات الجنود من ضحايا الحرب كنموذج يقيس عليه، حيث كان يوجه إليهم عدداً من الأسئلة عن ردود أفعالهم تجاه مواقف معينة، ويطلب منهم تقييم أنفسهم. وقد قادته هذه الإجابات مجتمعة إلى تصنيف الشخصية وفقاً لبعدين أساسيين أو صفتين كبيرتين هما: الانطوائيون/ الانبساطيون، والعصابيون.

وكان "آيزنك" يعتقد أن هذين البعدين تحددهما الوراثة، وينعكسان على الحالة البدنية خاصة المخ والجهاز العصبي. وقد كان في هذا يستلهم "إيفان بافلوف". وكان يرى أن مصدر الانطوائية أو الانبساطية يمكن في المستويات المتباينة من الإثارة في المخ، وأن الدافع للبعد العصبي هو جانب الجهاز العصبي الذي يتعامل مع ردود الأفعال الانفعالية تجاه الأحداث.

وبعد ذلك أضاف "آيزنك" بُعداً آخر، وهو المرض النفسي رغم أن من الاندراج تحت هذا البعد مجرد توضيح لعدم الاستقرار الذهني للفرد، أو مدى احتمال تمرده ضد النظام، أو عنقه، أو استهتاره. وعلى نقيض هذا البُعد يوجد بُعد الانبساط/ الانطواء الذي يقيّم درجة اجتماعية

الشخص، وفي المقابل، فإن بُعد المرض النفسي يقيس درجة تطبع الشخص اجتماعياً وفقاً للأعراف الاجتماعية أو نقىض ذلك من تمرد ضد المجتمع.

وهذه الأبعاد الثلاثة مجتمعة: المرض النفسي، والانبساط/ الانطواء، والعصابية أصبحت نموذجاً ثابتاً لتوضيح الشخصية. ومن خصائص هذه الأبعاد:

### الانبساطيون

- ❖ مخ الشخص المنبطط أقل استثارة من مخ الشخص المنطوى - على النقىض مما نظن.
- ❖ نظراً لقلة ما يدور في مخ الشخص المنبطط؛ فإنه يبحث عن مثيرات خارجية، ويتوافق مع الآخرين حتى يشعر بأنه حي.
- ❖ للانبساطيين أسلوب غير مبالٍ تجاه الأحداث، حيث قلماً يهتمون بكيفية رؤية الناس لهم.
- ❖ الانبساطيون متفائلون ويتميزون بالحيوية بوجه عام، ولكنهم قد يكونون مخاطرين ولا يمكن الاعتماد عليهم.

### الانطوائيون

- ❖ مخ الشخص المنطوى أكثر استثارة مما جعله أكثر عرضة للتقلب الحالات النفسية، وتنمي حاليته الداخلية بالحدة.
- ❖ نتيجة الاستثارة الحسية الداخلية، فعادة ما يغلب على الشخص المنطوى تجنب التفاعل الاجتماعي كنوع من الحماية الذاتية، حيث يجد أن العلاقات الاجتماعية تجهده ذهنياً، أو ربما لا يحتاج المنطوى للعلاقات الاجتماعية نظراً لثرائه الداخلي.
- ❖ ولأن الشخص المنطوى أكثر حساسية للخبرات؛ فإن استجاباته لأحداث الحياة أكثر عمقاً وحزناً.
- ❖ الانطوائي بوجه عام أكثر محافظة، وجدية، وتساؤلاً، وقد يعاني من مشاكل في تقدير ذاته أو الإحساس بالذنب.

### العصابيون

- ❖ العصابية مؤشر على مدى استعدادنا للانزعاج، أو القلق، أو الضيق، أو الجزء، أو الضغوط.
- ❖ لا يعني إحراز المرء درجات عالية على بُعد العصابية أنه مريض عصابي، بل يدل على أن مخه أكثر عرضة للإصابة بالأمراض العصابية، أما إحراز درجات منخفضة عليه فيوضح أنه أكثر استقراراً انفعالياً.
- ❖ العقلية العصابية تبالغ في ردود أفعالها على المثيرات، أما غير العصابيين فإنهم أكثر هدوءاً ويرون الأشياء من منظورها الصحيح.
- ❖ الانطوائيون العصابيون عرضة للمخاوف المرضية، ونوبات الرعب بسبب بذلهم الجهد

للسيطرة على المثيرات التي تضطرم في عقولهم. أما الانبساطيون العصابيون، فيغلب عليهم تقليل قيمة أحداث الحياة وربما تطورت لديهم الأفكار أو الكبت العصبي.

### تعليقات ختامية

رغم الانتقاد الذي وجه لتعامل "آيزنك" مع الأساس البيولوجي للشخصية، فإن البحث تؤكد على صحته بصورة متزايدة، حيث أوضح "ستيفن بينكر" في كتابه اللوح الأبيض أن دراسة التوائم المتتطابقة الذين نشأ أحد التوأم فيها بعيداً عن الآخر أوضحت أن العوامل الاجتماعية لا تسهم إلا بقدر محدود في تشكيل الشخصية، أما باقي مكونات الشخصية فتشكلها العوامل الوراثية. وهناك حالياً العديد من نماذج نوعيات الشخصية - ومنها النموذج الخماسي الشائع لدى انبساطية، ومقبولة، وضمير، وعصبية، وافتتاح - ومع ذلك فقد كان "آيزنك" أول من حاول إيجاد وصف إحصائي لهذه المشكلة. إنه من غير المحتمل أن تصبح الشخصية علمًا دقيقًا، ومع ذلك فقد وضع عمل "آيزنك" الأساس لفهم أفضل للبشر لا يعتمد على مجرد الملاحظة الاجتماعية أو الأفكار التراثية القديمة.

ولأنه عالم له قيمته، ومؤلف كتب في علم النفس يفهمها القارئ العادي؛ فقد أسهם "آيزنك" إسهاماً كبيراً في توضيح المشاكل النفسية للجمهور العادي. وفي خمسينات القرن الماضي، هاجم نظرية التحليل النفسي هجوماً شهيراً وقال إنه لا توجد أية أدلة على أنه ساعد على شفاء من يعانون من الأمراض العصبية، وبفعله هذا جعل العلاج النفسي أكثر دقة عملية وتركيزًا.

واشتهر "آيزنك" أيضاً ببحوثه في الذكاء التي عارض فيها السائد عن التطبيع الاجتماعي، وأكد أن مستويات الذكاء تحددها الوراثة بدرجة كبيرة. وقد أدى كتابه *Race, Intelligence and Education* الذي نُشر عام ١٩٧١ وقدم دلائل على اختلافات نسب معامل الذكاء باختلاف الأعراق البشرية إلى مظاهرات لكم فيها "آيزنك" في وجهه أثناء إلقاءه محاضرة بالجامعة في حادثة شهرة. وقد دخل "آيزنك" أيضاً مجال التجسيم، وناصر فكرة الطواهر الخارقة للطبيعة، وقال إن السرطان الناتج عن التدخين يرتبط بنوعية الشخصية، وقدم أدلة على أن بعض الناس لديه استعداد بيولوجي للإجرام.

ورغم هذه الأفكار المثيرة للجدل، فقد منحت جمعية علم النفس الأمريكية "آيزنك" درجة الزمالة مدى الحياة لإسهاماته المتميزة في علم النفس.



## الفصل الخامس عشر

### "هانز آيزنك"

ولد في ألمانيا عام ١٩١٦ ، وبعد طلاق والديه تولت جدته تربيته.

عارض في شبابه المبكر نظام النازى، وترك ألمانيا للأبد فاستقر في إنجلترا وحصل على الدكتوراه في علم النفس من جامعة لندن عام ١٩٤٠ . عمل "آيزنك" أثناء الحرب العالمية الثانية في مستشفى طوارئ ميل هيل في لندن كمعالج نفسي، وفي الفترة من عام ١٩٤٥-١٩٥٠ ، عمل معالجاً نفسياً في مستشفى مودزل، وبالإضافة لذلك فقد أسس وتولى إدارة قسم علم النفس في معهد العلاج النفسي بجامعة لندن - وهو المنصب الذي ظل يشغلها حتى عام ١٩٨٣ .  
توفي "آيزنك" عام ١٩٩٧ .

١٩٩٧

## الابتزاز العاطفى

"رغم أننا قد نتميز بالمهارة والنجاح في مجالات أخرى في حياتنا، فإننا نشعر بالحيرة وانعدام القوة أمام هؤلاء الناس حيث يبدو كما لو كانوا يلغوننا حول أصابع أيديهم".

"إنهم يدخلوننا حالة من الحميمية المريحة عندما يريدون منا شيئاً، ولكنهم كثيراً ما يهددوننا حتى يحصلوا على ما يريدونه، ويغمروننا بإحساس بالذنب ولوم الذات عندما يريدون".

"وربما كان أسوأ شيء، أننا كلما استسلمنا للابتزاز العاطفي، فقدنا التواصل مع شخصياتنا التكاملة، وبوصلتنا الداخلية التي تحدد لنا ما ينبغي أن تكونه قيمنا وسلوكياتنا".

### الخلاصة

إننا لا نحافظ على تكامل شخصياتنا إلا بالصمود في وجه محاولات الآخرين السيطرة علينا.

### المثيل

"ناثانيل براند": علم نفس تقدير الذات ص ٤٨ .

"آنا فرويد": الأنماط آلية الدفاع ص ١٢٤

"جون إم. جوتمان": المبادئ السبعة لإنجاح الزواج ص ١٦٤

"كارين هورن": صراعاتنا الداخلية ص ١٨٠

## الفصل ١٦

# سوزان فوروارد

إذا كان قد سبق لك أن فعلت شيئاً لا تريده فعله، ولكنك كنت تشعر بأنك مضطر لفعله حتى تحافظ على إحدى علاقاتك، فعليك أن تقرأ هذا الكتاب؛ لأنك لن تدرك طبيعة الابتزاز الانفعالي القوية إلا بقراءتك كتاب الابتزاز العاطفي: عندما يستخدم من حولك الخوف، والإلزام، والشعور بالذنب ليتلاءموا بك.

إن ممارسة الابتزاز - رغم أنها تُضايق في حد ذاتها - فهي مؤشر لمشاكل عميقة لدى كل من ممارس الابتزاز والمترض له. لماذا يشعر أحدهم بأن التهديد، أو التغويق هو الطريقة الوحيدة لحصوله على ما يريد؟ ولماذا يسمح الضحايا للمبتزين بأن يتذروهم؟

### ما هو الابتزاز العاطفي؟

في حياة معظمنا شخص - زوج، أو ابن، أو زميل عمل - نعمل على إرضائه لعدم رغبتنا في إساءة علاقتنا به، أو ربما كنا في حالة من الصراع المستمر معه؛ لأننا نستاء من ضغطه علينا لفعل شيء نعرف أنه غير جيد أو مناسب لنا.

ويمكن تلخيص صفات ممارس الابتزاز العاطفي في تهديد واحد أساسى هو: "إذا لم تفعل ما أريدك أن تفعله، فسوف أجعلك تعاني". ولأن ممارس الابتزاز يعرفنا معرفة جيدة، فإنه يستغل نقاط ضعفنا ليكسب موافقتنا على ما يريد. يسود العلاقات الطبيعية نوع من التوازن في الأخذ والعطاء، نأخذ من خالله ما نريده لبعض الوقت، ثم يحصل الطرف الآخر على ما يريده في الأوقات الأخرى. أما ممارس الابتزاز العاطفي، فإنه لا يهتم بسعادتنا بقدر اهتمامه بالحصول على ما يريد.

ويخلق ممارس الابتزاز العاطفي مشاعر الخوف، والالتزام، والشعور بالذنب لدى ضحيته، وهو ما يصعب على الضحية أحياناً أن يعرف كيف يعامله. عندما يوجد الخوف والإحساس بالذنب، فكثيراً ما نشعر بأننا نحن المشكلة - وليس من يحاول ابتزازنا. إذا مارس عليك زوجك، أو زميلك في العمل، أو أحد أقاربك أحد السلوكيات التالية، فاحذر من أن تقع ضحية للابتزاز العاطفي:

- ❖ التهديد بتصعيد الأمور إذا لم تتوافق معه بما في ذلك التهديد بإنهاء علاقته بك.
- ❖ التلميح بأن ما يعاني منه من يؤس نتيجة لعدم توافقك مع ما يريد. من الشخص المنبسط أقل استثارة من مخ الشخص المنطوى - على التقييض مما نظن.
- ❖ تقديم وعوداً كبيرة إذا فعلت شيئاً معيناً، ولكن تلك الوعود لا تتحقق أبداً.

## الفصل السادس عشر

- ❖ تجاهل أفكارنا ومشاعرنا أو التقليل نحو شيء ما أو التقليل من شأنها.
- ❖ إخبارنا بأننا سيؤون إذا لم نستسلم له.
- ❖ استخدام المال أو العاطفة كمكافأة يقدمها أو يحجبها إذا أعطيته ما يريد أو لم تعطه له.

وكلما ازداد المرء مقاومة لطلبات ممارس الابتزاز العاطفى، زاد ما يضنه من خوف، والتزام، والاحساس بالذنب فى العلاقة مما يجعل المرء مرتباً ومستاء مما يحدث، ولكنه يفتقر للقدرة على القيام بفعل حاسم، ويشكك أصلاً فى كونه له مبرراته.

وقد حددت "فوروارد" ست خطوات لابتزاز العاطفى هي:

- ❖ طلب ممارس الابتزاز العاطفى شيئاً.
- ❖ رفض الضحية للطلب.
- ❖ ضغوط ممارس الابتزاز كأن يقول: "كل ما أريده هو مصلحتك"، أو "لا تحبني؟"، أو "إن لم تلتزم بفعل هذا، فسأبدأ في البحث عن شخص آخر ل فعله."
- ❖ إذعان الضحية لعدم رغبته في تعریض العلاقة للخطر، حيث يوافق الضحية على الطلب.
- ❖ التكرار، حيث يرى المبتز أنه نجح، وبذلك يكون قد وضع الأساس لمارسته التلاعب مستقبلاً.
- ❖ وأهم خطوة في هذه الخطوات هي الخطوة الأخيرة؛ لأنها تجعل المبتز يعرف أن ما فعله قد نجح ويكشف نمط التلاعب بالآخر الذي يصبح ضحية له.

## داخل عقل المبتز

لماذا يهتم المبتز بالحصول على ما يريد حتى لو بلغ به الأمر معاقبة الضحية إن لم يستجب له؟ في الفصل الذي يناقش العالم الداخلي لدى المبتز من الكتاب، تقول "فوروارد" إن المبتز عادة ما يكون شخصاً محبطاً يشعر بأن عليه القيام بفعل حاد قوي ليحصل على ما يعتبره مهمًا بالنسبة له. ويدخل شركاء المبتز مما يصبح عليه شركاؤهم بصورة مفاجئة، حيث تحل القرارات المتصلة بمحل التفاوض الطبيعي في العلاقات الحميمة. والناس المتشبثون، أو الغاضبون، أو من يحبون اختبارنا بصورة دائمة يحبون هذا لأن هذا الأسلوب قد لجأوا إليه لحماية أنفسهم من احتمال الفقد أو الخسارة. ورغم أننا نشعر بأننا نفعل شيئاً خطأ، فإن الاحتمال الأكبر أن تعود المشاكل القديمة لدى المبتزين لتأثر سلباً على العلاقة الحالية.

ويشعر المبتز من خلال عقابه للضحية بأنه يحافظ على النظام، أو يلقنه درساً، ويشعره موقفه المتصلب بالرضا عن نفسه. ومع ذلك، فدائماً ما يكون لعقابه لضحيته عواقب لم يكن ينويها ولا يحقق أهدافه، فبدلاً من أن ينصح الضحية فإنه يستاء من الموقف بكلمه وينسحب منه.

ويأتي معظم صور الابتزاز في صورة احتياج أو امتلاك؛ فإذا قرر زوج القيام بمرحلة عمل، أو قرر الاتصال بدوره تعلمية في العطلة الأسبوعية، فإن زوجه يشعره بالذنب بأن يوضح له مدى

شعوره بالوحدة والاكتئاب أثناء غيابه. والطبيعي أن يتعاطف الزوج الضحية مع زوجه، ولكن ذلك التعاطف يؤدي إلى زيادة السلوك المناور المتلاعب - كما تقول "فوروارد". وحتى نظل أصحاب، فعلينا أن نوضح الحدود، ونعرف أن ما نريد فعله طبيعي تماماً، وأن طلبات شركائنا غير مبررة حتى إذا كان من الواضح أنها ناتجة عن الحب.

وهناك أنواع عديدة من الابتزاز العاطفي، حيث يصدر عن بعض الناس تهديدات عدوانية في حين يوضح آخرون في هدوء ما سيحدث نتيجة عدم حصولهم على ما يريدون، ويلجأ آخرون إلى "المعاملة بالصمت" حتى يعرف الضحايا ما يريدونه، ثم يقدمونه إليهم في سعي محموم لإعادة تأسيس علاقات طبيعية.

وتقول "فوروارد" إنه كلما ازدادت حميمية العلاقة، ازداد ضعف الضحية فيها أمام المبتز. يجد الكثيرون منا صعوبة في التصدى للتهديد، خاصة إن تضمن عقوبات مالية أو الطلاق، أو مواجهة خطر كبير، أو حتى الاعتداء البدنى. وعلى مستوى خفى، فمن منا يجد سهولة في رفض طلب يأتي في صورة سؤال توسل مثل: "الآلا تحبني؟". إن فتاة في مرحلة النقاوة من علاج تعاطى الشراب تعرف أنها تستطيع أن تحصل من والدتها على قرض لشراء منزل لتوافر التهديد: "إن لم تفعلى، فسوف أعود إلى ما كنت فيه من تعاطى الشراب".

وتطلب منا "فوروارد" - إن لم يكن أمامنا إلا شيء واحد لفعله - أن نتذكر أن الابتزاز العاطفي "يبدو كما لو كنت أنت محوره، وتشعر بأنك أنت محوره، ولكنه غالباً ما لا تكون أنت محوره بأية حال، بل ينبع من محاولة إحداث توازن بعض المشاعر بعدم الأمان لدى ممارس الابتزاز".

### أثر الابتزاز العاطفي

هناك فارق بين الصراعات والمجادلات المألوفة التي توجد في معظم العلاقات، ونمط التلاعب في العلاقات: فالصراعات تجعلنا ندخل في مناوشات ثم نعود إلى الأرضية العاطفية الثابتة للعلاقة، أما نمط التلاعب فإنه يتضمن محاولات تهميش قوة الآخر، حتى تزيد قوة أحد طرفي العلاقة على حساب قوة الطرف الآخر. وتقول "فوروارد" إنه حتى الاختلافات القوية للغاية ليس من الضروري أن تتضمن إهانات لشخصية الطرف الآخر؛ لأن الصراعات الصحية لا تتضمن أبداً محاولة "هزيمة الطرف الآخر عاطفياً أو انتقامياً".

ويحاول ممارس الابتزاز دائمًا أن يجعل دوافعه أعلى من دوافع ضحيته، وأن يوضع بضمحيته شيئاً خطأ، كأن يلمح بأنه أناى، أو لا يهتم بغيره. إنهم أساتذة في التزوير والманورة، حيث تراهم يدورون يعرضون طلباتهم غير المعقولة بطريقة "يتضخ" للجميع بها أنها طلبات معقولة، وأيًّا كان من يختلف مع هذه الطلبات فإنه إما مجندون أو سيء.

ومثل هذا التشويه للحقائق يُضعف العلاقات ويجردها من البهجة، وحسن النية، والحميمية، بحيث لا يبقى منها إلا قشرتها بعد ذهاب الثقة والاهتمام. وتقل عدد الموضوعات التي يستطيع الطرفان الحديث فيها مع زيادة التصدع في العلاقة بينهما، وفي النهاية تصبح حياتهما مليئة

بحجب كل منها للأخر والحدز فى تعامله معه. وتعبر "فوروارد" عن هذا فتقول: "وما كان رقصة ناعمة من قبل تتمثل في الاهتمام والحميمية يتحول إلى حفلة تكراية يبالغ حضورها في إخفاء شخصياتهم الحقيقية".

إننا نكف عن الشفقة في بوصلتنا "الداخلية" كل مرة نستسلم فيها، وهذه بوصلة الداخلية هي ما تخبرنا بما ينبغي أن نفعله حتى نحافظ على تكامل شخصياتنا. وكلما زاد تحقيقنا لما يريد له المبتز منا، زاد فقداننا الرؤية لذواتنا الحقيقة.

### ما سبب ضعفنا؟

شك الكثيرون من حضروا إلى "فوروارد" لمساعدتهم على التصدى للابتزاز العاطفى من شعور أطلقت عليه "فوروارد" اسم "اللقب الأسود". لقد كانت فكرة ترك شركائهم لهم فكرة مرعبة لديهم جعلتهم يدخلون حالة عقلية حمائية، حيث فعلوا كل ما يستطيعون فعله للحفاظ على شركائهم. تقول "فوروارد": "إننا قد نكون أقوىاء وعقلانيين في كل مجالات حياتنا، ولكننا نتهاون أمام أي رفض أو ما نتصور أنه رفض من شركائنا لنا".

وهذا الخوف من الهجران هو أساس معظم المخاوف الأخرى، وكل ما يحتاج إليه ممارس الابتزاز العاطفى لتحقيق أهدافه هو أن يثير لدينا ذلك الخوف. ومع ذلك، فإن تكامل شخصياتنا، وراحة بألئنا تعتمد على مواجهة المخاوف، وهذا هو ما تناقضه "فوروارد" في الجزء الثاني من كتابها، حيث تقدم الأدوات والوسائل الالزمة لتعرفنا على نقاط ضعفنا العاطفى حتى لا يستغلها ممارسو الابتزاز مرة أخرى. وفي هذا الجزء من الكتاب نتعلم كيف نثبت على مواقفنا، ونواجه المشاكل الحقيقية ونضع الحدود، ونتحلى بالقدرة على أن نقول لمن يبتزنا عاطفياً إن ما يطلب ليس مقبولاً.

### تعليقات ختامية

ليست هناك إلا طريقة واحدة للتعامل مع كتاب الابتزاز العاطفى؛ فرغم أن الجزء الأول من الكتاب "فهم المناورات الابتزازية" وحده يستحق شراء الكتاب، فإن الجزء الثاني منه ذو قيمة أكبر، حيث تتجاوز "فوروارد" في هذا الجزء توضيح الابتزاز لتوضح لنا كيف نواجهه ونتنصر عليه. والسلبية الوحيدة في الكتاب هو أنه لا يتضمن قائمة بالمراجع أو الكتب الأخرى التي يمكن قراءتها في الموضوع؛ فأنا شخصياً أريد أن أعرف ما تأثرت به "فوروارد" في تأليف الكتاب، وإذا كانت كل الأفكار التي تطرحها فيه قائمة على ممارساتها العلاج النفسي فقط أم أن هناك مصادر أخرى. إن أفكارها عن بنية العاطفة، وتاريخ ممارس الابتزاز تعكس أصداء لكتابات "كارلين هورنزي" (انظر ص ١٨٠) التي كتبت عن التوجهات المُعاكِسة التي تتطور لدى الأفراد أثناء الطفولة حتى يشعروا بدرجة أكبر من الأمان، ولكنهم يقعون في خطأ مواصلة هذه التوجهات أثناء سنوات رشدهم أيضاً.

وقد ساعدت كتب "فوروارد" - حيث ألفت أيضاً كتاباً بعنوان *Men Who Hate Women and the Women Who Love Them* - الملايين من الناس، وكتابها الابتزاز العاطفى نموذج جيد لكتب مساعدة الذات يقدم إسهاماً مهماً في كتابات علم النفس، حيث يشعر القارئ بعد انتهاءه من قراءته بقدر أكبر لدى تقدّم السلوك والعواطف التي يتضمنها إنسان واحد. وقد قال الكثيرون ممن ذكرتهم "فوروارد" في الكتاب إن شركاءهم "أروء شخص في العالم وأكثرهم اهتماماً به"، وأيضاً مبتز عاطفى بارد المشاعر لا يفكر إلا في نفسه. والحق أن الطبيعة الإنسانية قد تتضمن الجانبين معاً، ومع ذلك فلا ينبغي علينا أبداً أن نقبل الابتزاز في علاقتنا؛ لأنه مجرد العلاقة من معناها، فلا تجعل علاقتك تتعرض لهذا.

### "سوزان فوروارد"

بدأ عمل "سوزان فوروارد" بعلم النفس عندما عملت متقطعة في معهد علاج الأمراض العصبية بجامعة كاليفورنيا في لوس أنجلوس. حصلت "فوروارد" على درجة الماجستير في العلاج النفسي في العمل الاجتماعي، ثم على الدكتوراه من جامعة كاليفورنيا في لوس أنجلوس. مارست العلاج في عيادتها الخاصة على مدار سنوات طويلة، بالإضافة إلى عملها مع الكثير من المؤسسات الطبية، ومؤسسات العلاج النفسي في جنوب كاليفورنيا.

وقد جعلها كتابها الأول (1978) *Betrayal of Innocence* مرجعًا في مجال التحرش بالأطفال وإساءة معاملتهم، ثم أعقبته بكتاب *Men Who Hate Women and the Women Who Love Them* (1986)، وـ *Toxic Parents* (1989)، وهو أيضًا كتاب حقق أعلى المبيعات. ومن كتبها الأخرى: *When Your Lover Is a Money Demon*، وـ *Obsessive Love*، وـ *Liar*، وقد شاركتها تأليف الكتاب الأخير، وكتاب الابتزاز العاطفى "دونا فريزر".

و"فوروارد" متعددة شهيرة في وسائل الإعلام، والمحاضرات العامة، وعملت مستشاراً شهوداً في قضايا كبيرة في المحاكم. ونتيجة لدورها كمعالجة لـ "نيكول سيمبسون"، فقد أدلت بشهادتها في قضية "أو. جيه. سيمبسون".

١٩٦٩

## إرادة المعنى من الحياة

"إن ما أسميه الفراغ الوجودي يمثل تحديًّا للعلاج النفسي المعاصر، حيث تزداد أعداد المرضى الذين يشكون من الخواص، والشعور بانعدام المعنى من الحياة، وهو ما يبدو أنه ينبع عن حقيقتين هما: الإنسان يختلف عن الحيوان من حيث إن غرائزه لا تلزمه بأن يفعل ما يفعله، ويختلف الإنسان المعاصر عن الإنسان القديم من حيث إنه لا يخضع فيما يفعله لما تملئه عليه الأعراف الاجتماعية، بل الحق أنه كثيرًا ما يجهل الإنسان المعاصر أصلًا ما ينبغي عليه أن يفعله، فهو إما راغب في فعل ما يفعله غيره من الناس (التوافق)، أو ما يريد الآخرون له أن يفعل (الشموليَّة)" .

### الخلاصة

قد يتحول القبول الوعي للمعاناًة أو القدرة إلى أحد أعظم الإنجازات الإنسانية.

### المثيل

"ناثانييل براند": علم نفس تقدير الذات ص ٤٨

## فيكتور فرانكل

أشهر كتب "فرانكل" هو كتاب الإنسان والبحث عن المعنى من الحياة (انظر تعليقنا عليه في كتاب أهم ٥٥ كتاباً في مساعدة الذات)، وهو وصف مؤثر للوقت الذي قضاه في معسكرات تدريب النازى في ألمانيا، وزملائه من السجناء الذين إما طوروا عقلية إرادة البقاء على قيد الحياة، أو استسلموا للموت. ويعتبر الكثيرون من القراء هذا الكتاب بمثابة تعبير مجسد عن الملل، وانعدام المعنى في الحياة المعاصرة.

وفي حين أن كتاب البحث عن المعنى يتضمن بعض الشرح لعلم نفس المعنى من الحياة لدى "فرانكل"، فإن كتاب إرادة المعنى من الحياة: أساس وتطبيقات العلاج بإيجاد المعنى للحياة مخصص بالكامل لشرح مبادئ علم نفس المعنى من الحياة وأسس الفلسفية، وهذا يجعل قراءته أكثر صعوبة، ومع ذلك فلتلك القراءة مردودها الكبير.

ويعتبر أسلوب "فرانكل" في العلاج النفسي المدرسة الثالثة في العلاج النفسي من مدرسة فيينا في علم النفس بعد العلاج بالتحليل النفسي لدى "فرويد"، وأسلوب علم نفس الأفراد لدى "أدلر". ويوضح كتاب إرادة المعنى من الحياة الفارق بين أفكار "فرانكل" وأفكار زملائه، بالإضافة إلى انتقاده للمدرسة السلوكية في علم النفس ومحاولتها اختزال البشر إلى مجرد منتجات معددة للبيئة التي يعيشون فيها.

### علم نفس النقطة العمياء

كان "فرانكل" يعتقد أن علم النفس لم يستطع تقدير الطبيعة متعددة الأبعاد للإنسان، ورغم أنه لم ينكر أثر الوراثة أو البيئة في تشكيل الإنسان؛ فقد أصر على أن لدينا مساحة لحرية الإرادة - أي أن نختار تبني قيم معينة أو مسيرة حياة معينة، أو أن نحافظ على كرامتنا في المواقف الصعبة.

وقد اعتبر "فرانكل" على أن أشياء مثل الحب، أو الضمير يمكن اختزالها إلى "استجابات شرطية"، أو اعتبارها نتيجة للظروف البيولوجية. ولأنه كان متخصصاً في علم الأعصاب؛ فقد وافق على أن هناك جوانب مهمة من الإنسان يمكن مقارنتها بالحواسيب، ومع ذلك فلم يكن يعتبر الإنسان آلة. إننا قد نجد صعوبة في إحداث التوازن في المواد الكيميائية في أجسامنا، أو مشاكلنا العقلية مثل الخوف المرضى من الأماكن المفتوحة، ومع ذلك فإننا نعاني من مجموعة أخرى من الشكاوى ترتبط بصراعاتنا الأخلاقية أو الروحية. وهذه الصراعات لا يمكن للعلاج النفسي التقليدي أن يتعامل معها؛ لأنه - أي العلاج النفسي التقليدي - قد يعجز عن إدراك سبب تعرض الفرد لها، ولا يفيد المريض في هذه الحالة إلا التدين. ويسأله "فرانكل" إن كان له هنا علم

## الفصل السابع عشر

النفس التي اعتبرت "جان دارك" تعانى من فحصاً فى الشخصية أن يوثق بها فى إصدار الأحكام على مشاكل مثل الإحساس بالذنب، أو الضمير، أو الموت، أو الكراهة.

### إجابة علم نفس البحث عن المعنى

كان "فرانكل" يعتبر أسلوبه في علم النفس أسلوباً وجودياً، ولكنه يختلف عن وجودية "أليبر كامي"، أو "جان بول سارتر" - التي تقوم على خلو الحياة من المعنى - حيث إن أسلوبه في علم النفس متقارب بطبيعته، ويستهدف إقناع البشر بأن للحياة معنى دائمًا، حتى إن لم يكن هذا المعنى واضحًا. إننا لا نتبين معنى موقف مؤلم أو صعب إلا لاحقًا، وعندما نتطور وننمو نتيجة ذلك الموقف.

ويقول "فرانكل" إن النجاح ليس أعظم إنجازات البشر، بل أعظم تلك الإنجازات هو مواجهة القدر الذي يبدو أنه حتمي بشجاعة كبيرة. زار "فرانكل" مريضة تختصر في مستشفى ولم تكن تخشى الموت، وأصبحت تدرك أن شجاعتها في مواجهة الموت هي أعظم ساعة في حياتها، وبدلاً من أن تشعر بـ"انعدام المعنى للحياة" لوتها في سن مبكرة؛ فقد وجدت معنى كبيراً للطريقة التي قررت أن تواجه بها الموت.

قال "فرانكل" إن "الخواء الوجودي" الذي يشعر به الناس ليس مرضياً عصائياً، بل شيئاً إنسانياً تماماً يوضح إن إرادة الإنسان للمعنى في حياته حيوية وجيدة، واقتبس عن الروائي "فراز ويرفيل" قوله: "الظلم هو أكبر دليل على وجود الماء".

### الشعور بالمسؤولية والذنب

ذات مرة ألقى "فرانكل" خطبة في سجن سان كوبينت سين سمعة؛ فأحبه المساجين لأنه لم يقل إنهم جميعاً أناس رائعون، ولا أنهم ضحايا للمجتمع، أو لجيناتهم الوراثية، بل لأنهم اعتبرهم أناساً آخراراً، ومسئوليّن أخذوا قرارات أدت بهم إلى حيث هم. لقد اعترف بواقعية الذنب.

وكان "فرانكل" مغرماً بالقول إنه ينبغي إنشاء تمثال للمسؤولية على الشاطئ الغربي للولايات المتحدة في مقابل تمثال الحرية على الشاطئ الشرقي لها. إننا نعيش في عالم من النسبة يقلل من قيمة القيم الحقيقة والمعنى المستقل عن الأحكام التي نصدرها. ومع ذلك فالغريب أن قرارنا بأن نتحرر من تلك المبادئ العامة يؤدي إلى أن ننعم بحرياتنا على المدى البعيد.

### الضمير

إذا قرأت كتاب الإنسان والبحث عن المعنى من الحياة، فربما أذهلك أن تكتشف أن "فرانكل" قد أتيحت له الفرصة لتجنب مسخرات اعتقال النازى، حيث عُرضت عليه أثناء معيشته في فيينا تأشيرة للسفر للولايات المتحدة نظرًا لأنه متخصص في الأعصاب، ولكن هذه التأشيرة كانت موجهة له فقط، ولا تشمل والديه؛ فلم يستطع قبولها.

كتب "فرانكل" يقول إن كل إنسان يدخل الحياة ولديه مجموعة من المعانى التى يريد أن يحققها فى حياته، وهو من يقرر إدراك تلك المعانى وقبولها، أو محاولة تجنبها والتهرب منها وليس هناك معنى نهائى كامل للحياة، بل لكل إنسان المعنى الذى يريد له حياته والسؤال: "ما المفزعى من الحياة؟" سيكون سؤالاً عبثياً ما لم يكن مقصوراً على حياة الفرد الخاصة، والمشاكل والتحديات التى تواجهه، وهذا التفرد للمعنى من الحياة يسمى الصميم.

### تعليق ختامية

يسأل "فرانكل" فى نهاية كتابه إرادة المعنى من الحياة السؤال الواضح: إذا كان علم نفس البحث عن المعنى من الحياة يبحث عن مفزعى الحياة، فما الذى يميزه عن الدين؟ وأجاب عن السؤال بأن الدين بحكم طبيعته يبحث عن خلاص الفرد، بينما يبحث علم نفس البحث عن المعنى عن تحقيق الصحة العقلية.

ورغم هذا التمييز والتفرق، فإن الإيمان الروحى بمعنى الأوسع يشكل أساس أسلوبه فى علم النفس؛ وهو ما جعل أسلوبه موضع شك علمى لدى الكثيرين. ومع ذلك، فقد كان "فرانكل" طبيب أعصاب ومعالجاً نفسياً، ونجا من مسكنرى اعتقال، ولم يكن متوصفاً أو حالمًا. لا يمكن إنكار أن لدى البشر إرادة ورغبة فى وجود معنى لحياتهم حتى إن شككنا فى أن للحياة نفسها معنى كاملاً نهائياً. وفي حين كتب "فرويد" عن الدوافع الجنسية، وكتب "أدلر" عن الدافع للقوة، فقد كان "فرانكل" يعتقد أن الإرادة الإنسانية للمعنى من الحياة لا تقل قوة عن هذين الدافعين فى تشكيل الإنسان. ورغم أن الدوافع تدفعنا بقوه؛ فإن البحث عن معنى للحياة يدفعنا برقى. ورغم أن "فرانكل" لم ينكر تشكيل الوراثة أو المجتمع للإنسان، فقد أصر على وجود الإرادة الحرة - أي اختيار الإنسان تبنى قيم معينة، أو اتباع مسیر محدد للحياة، أو تحرير الحفاظ على الكرامة في المواقف الصعبة. وكان "فرانكل" يرى أنه إذا كان لعلم النفس أن يحقق شيئاً واحداً، فهو أنه ينبغي إلا يعتبر بحث الإنسان عن المعنى من الحياة أقل من دافع البحث عن المتعة أو القوة.



## الفصل السابع عشر

### "فيكتور فرانكل"

ولد "فرانكل" في فيينا عام ١٩٠٥ ، ودرس الطب في جامعة فيينا، وحصل منها على الماجستير والدكتوراه. وأثناء ثلاثينيات القرن الماضي عمل في قسم الانتحار في مستشفى فيينا العام، وأسس عيادة خاصة للعلاج النفسي، وشغل بين عامي ١٩٤٠ - ١٩٤٢ رئاسة قسم طب الأعصاب في مستشفى روتشيلد.

وفي عام ١٩٤٢ ، أرسل "فرانكل" ، ووالده، وزوجته "تيلي" إلى معسكر اعتقال ثيريشاينستات في البداية، وبينما مات بقية أفراد أسرته فقد حرره الجيش الأمريكي من معسكر اعتقال في داكو عام ١٩٤٥ .

وعند عودته لفيينا بعد الحرب، ألف كتاب الإنسان والبحث عن المعنى وتم تعيينه رئيساً لمستشفى فيينا للأمراض العصبية، وهو المنصب الذي ظل فيه حتى عام ١٩٧١ . حصل "فرانكل" على تسع وعشرين درجة دكتوراه فخرية، وكان أستاذًا زائراً في جامعة هارفارد وغيرها من الجامعات الأمريكية، وكلية الطب بجامعة فيينا.

ومن مؤلفاته الأخرى: *The Unheard Cry for the Doctor and the Soul* (١٩٦٥)، و *The Doctor and the Soul* (١٩٦٧)، و *The Unconscious God* (١٩٨٥)، و *Meaning* (١٩٨٥)، وتوفي "فرانكل" عام ١٩٩٧ في نفس الأسبوع الذي توفيت فيه الأم تريزا والأميرة ديانا.

١٩٣٦

## الأنا وأليات الدفاع

" تعمل الأنا في كل مواقف الصراع على التنصل من جزء من أجزائها؛ وبذلك فإن ما يكون الآليات الدفاعية، والقوة الغازية المكتسبة دائمًا ما يكونان شيئاً واحداً، والعوامل المتغيرة هي الدوافع التي تجبر الأنا على اللجوء للأليات الدفاعية. وفي النهاية فإن كل تلك الآليات تستهدف حماية الأنا، وتجنيبها الإحساس بـ "الالم" ."

" كانت المريضة التي أعلاجها فتاة جميلة ورائعة للغاية، وذات دور ملحوظ في محياطها الاجتماعي رغم أن شقيقتها - والتي كانت لا تزال طفلة صغيرة - كانت تعذيبها بالغير الشديدة. وأثناء فترة المراهقة، تخلت المريضة عن كل اهتماماتها السابقة التي كانت حتى ذلك الوقت توجهها رغبة واحدة، وهي أن تفوز بإعجاب وحب الشباب والرجال الذين كانوا في حياة شقيقتها ."

### الخلاصة

إننا نفعل أي شيء تقريبًا لتجنب الألم والحظاظ على شعورنا بذواتنا، وهذا الاضطرار غالباً ما يؤدي إلى خلق آليات دفاع نفسية.

### المثيل

"ألفريد أدلر": فهم الطبيعة الإنسانية ص ١٤

"إريك بيرن": ألعاب تلعبها الناس ص ٢٦

"سيجموند فرويد": تفسير الأحلام ص ١١٠

"كارلين هورن": صراعاتنا الداخلية ص ١٥٦

"في. إس. راما شاندران": أشباح في المخ ص ٢٢٢

## آنا فرويد

كانت "آنا فرويد" الابنة الصغرى من أبناء "سيجموند فرويد"، والوحيدة من بينهم التي أصبحت عالمة نفس شهيرة. وعند بلوغها الرابعة عشرة من عمرها، كانت قد قرأت مؤلفات والدها، وعزمت على أن تسير على خطاه. ورغم أنها كانت توصف دائمًا بـ"ابنة أبيها"، فالحق أنها كانت الرائدة في مجالين مهمين، هما: علم نفس الأنما، والتحليل النفسي للأطفال.

ورغم أن "فرويد" اشتهر بتركيزه على اللاوعي "الهو"، فقد جعلت "آنا" الأنما أكثر أهمية فيما يتعلق بالعلاج النفسي والتحليل النفسي، وركزت على تحديد التفاعل الدقيق بين الأنما، والهو، والأنا الأعلى مما مكنتها من استكشاف فكرة آليات الدفاع النفسي. وقد أوضحت لوالدها من خلال عملها مع الأطفال والراهقين اختلافهم مع الراشدين فيما يتعلق بمارسات التحليل النفسي.

وكتاب الأنما وآليات الدفاع هو أفضل كتب "آنا". ورغم أن الكتاب يفترض في قارئه أنه على دراية بمصطلحات التحليل النفسي، فإن القارئ العادي يستطيع قراءته، ويحتوى الكتاب على دراسات شيقة لحالات عالجتها "آنا" لإضافة الإثارة للنظرية. وقد استخدمت "آنا" مصطلحات والدها الكلاسيكية مثل "كره الأم"، وـ"حسد عضو الذكورة"، وـ"الخوف من الخصي" – وهي المصطلحات التي لا يستسيغها القارئ المعاصر بسهولة. ومع ذلك، فخلف هذه التصورات يمكن شرح جيد لسبب تصرف الناس بالطريقة التي يتصرفون بها. ورغم الانتقادات الكثيرة التي وجهت لأسلوب "فرويد" في علم النفس في السنوات الأخيرة، فإن توضيح "آنا فرويد" لكيفية حدوث آليات الدفاع النفسي، ووظيفتها مقنع تماماً.

### ما هي آليات الدفاع النفسي؟

كان "سيجموند فرويد" أول من استخدم مصطلح "الدفاع" في علم النفس عام ١٨٩٤، وتقول "آنا" إنه كان يستخدمه لوصف "صراع الأنما مع الأفكار أو الآثار المؤللة أو التي لا يمكن تحملها"، والتي قد تؤدي إلى المرض العصبي. وتطور الأنما أسلوبًا دفاعيًّا حتى تحمي نفسها من أن تتغلب عليها متطلبات العقل الباطن مثل الجنس والعدوان. وهدف التحليل النفسي هو أن يجعل الشخص واعيًّا بنوازعه الغريزية التي قد تتضمن عزل الألم الذي يشعر به المرء عندما يواجهه دافع غير مرض.

والأنما يقتظة دائمًا للمخاطر التي قد يوجهها اللاوعي إليها، وربما حاولت إبعاد الدوافع اللاوعية من خلال التفكير العقلاني، أو إعاقتها، أو إسقاطها على الآخرين، أو إنكارها. وقد

لاحظ "فرويد" أنه عندما ينجح الشخص في خلق آليات دفاعية ضد القلق أو الألم، فإن الأنماط لديه تكون قد كسبت المركبة الدائرة بين "المكونات الثلاثة": الأننا، والهو، والأننا الأعلى. وعندما تخسر هذه المكونات صراعها الداخلي لصالح الفريزة اللاوعية أو "الإلزامات"، أو "الينبغيات" الاجتماعية؛ فإن الأننا تكون هي الخاسر. تواصل الأننا محاولة خلق التنازع بينها وبين اللاوعي والعالم الخارجي، ولكن هذا لا يؤدي في كل الحالات إلى الصحة النفسية، حيث إنه أحياناً - وعندما "تفوز" الأننا - ما يخسر الشخص؛ لأن هذا الانتصار قد يتضمن خلق آلية دفاع حتى تحافظ الأننا على شعورها بالذات أيًّا كانت التكلفة.

### الخضوع للأنا الأعلى

في حين أن الأننا هي العقل المفكر الطبيعي، فإن الهو تمثل اللاوعي، وأننا الأعلى - وفقاً لتعريف "فرويد" - هي ذلك الجانب من الشخص الذي يستجيب للقواعد الاجتماعية أو المجتمعية. وعندما تظهر غريزة صعبة طبيعية على السطح، فإن الأننا تريد لها أن يتم إشباعها، ولكن الأننا العليا لا تسمع بذلك. تخضع الأننا للأنا الأعلى، ولكنها تعانى دائمًا من مشكلة: فتبادر في صراع مع الدافع، وتشكل آلية دفاعية - لتخفييف ألم عدم إشباع الدافع - تتيح لها تبرير قرارها بالخضوع.

ويقول "فرويد" إن الأننا الأعلى هي "الشرير الذي يمنع الأننا من الفهم الجيد للغرائز"، ويضع معايير عالية تعتبر الجنس شيئاً سيئاً، والعدوان شيئاً يتعارض مع المجتمع. ومع ذلك، فإن إعادة تشكيل الغرائز قد يعني - ببساطة - أن تُطرد الدوافع من رؤية الأننا، وما لا تستطيع الأننا أن تترجمه في شعورها بذاتها يتم التعبير عنه في مكان آخر في صورة خصائص شخصية غير سوية أو أمراض عصبية. وعندما تصبح الأننا مجرد أداة لتنفيذ رغبات الأننا الأعلى، فإننا تكون شخصيات ذات سلوك مقبول اجتماعياً، ورغم كيتها لمشاعرها وانفعالاتها، فإنها تعيش في حالة من الخوف من أن تهاجمها غرائزها وتتغلب عليها.

وتتصف "آنا" سيدة شكلت الأننا الأعلى حياتها بدرجة قوية لدرجة أن دوافعها الطبيعية - التي لم تكن تسمع لنفسها بإشباعها - كانت تُسقطها على مجالات أخرى في حياتها. وكانت تلك السيدة في طفولتها كثيرة الطلبات، حيث كانت تطلب أشياء أو ملابس معينة حتى تكون جيدة أو أفضل من غيرها من الأطفال. وكانت رغباتها تمثل لها كل شيء، وعندما بلغت سن الرشد، لم تتزوج وعملت مربية أطفال، وكانت كثيبة المظهر تفتقر للطموح وذات ملابس عادية، فماذا حدث؟ لقد شعرت في مرحلة ما من حياتها أن عليها أن تتوافق مع قيم المجتمع ومعاييره؛ لذلك كبتت رغباتها الطبيعية، وانتقلت لنقيض ما كانت عليه، حيث بدأت تتعاطف مع الآخرين وتهتم بهم على حساب اهتماماتها، وكانت تهتم اهتماماً كبيراً بالحياة العاطفية لصديقاتها وتستمتع بالحديث عن الملابس، ومع ذلك فقد حرمت على نفسها هذه المتع. لقد كانت آلية دفاعها ضد تصوّرها

لأن رغباتها كثيرة هي إشباع لتلك الرغبات من خلال الآخرين، حيث فقدت الأنما والهولديها معركتهما بالكامل لصالح الأنما الأعلى، وهذه هي الطريقة الوحيدة التي عبرت بها عن حالتها.

### الكتب

في حين أن المثال السابق يتضمن إسقاط الفرائز على العالم؛ فإن "آنا" تقول إن هذه الآلية الدفاعية آلية صحية بصورة ما، وهناك صورة أكثر قوّة، عادة ما تكون أكثر تدميراً من آليات الدفاع، وهي الكبت؛ وذلك لأن هذه الصورة من صور آليات الدفاع النفسي تستنزف أقصى درجات الطاقة النفسية.

حُكى له "آنا" عن فتاة نشأت وسط إخوة كثيرين، وكانت تشعر باستياء من الحمل المتكرر لوالدتها؛ فنمت لديها كراهية لوالدتها، وقد كبّت الفتاة هذه المشاعر؛ لأنها كانت تعتبرها خطأ، فحاولت الأنما لديها حماية نفسها من معاودة هذه المشاعر وذلك بتطوير رد فعل منافق، وهو المبالغة في إظهار الرقة مع والدتها والاهتمام بسلامتها. تحول حسد الفتاة وغيرها إلى اهتمام كبير بالآخرين. ورغم أن هذا قد جعل لها مكاناً متميزاً في الأسرة، فقد أدى كبتها لمشاعرها الطبيعية إلى فقدانها ردود الفعل والروح المتحمسة التي تميز الفتيات في مثل سنها.

وفي مثال آخر، كان يسيطر على فتاة صغيرة خيال أنها تنتقم من والدها، حتى تتجنب هذا الإحساس؛ فقد طوّرت الأنما لديها ميلاً إلى عدم قضم أي شيء على الإطلاق مما أدى إلى حدوث اضطراب في الأكل لديها.

في المثالين السابقين كانت الفتيات تعانيان على مستوى آخر لكبيتهما للصراع بداخلهما رغم أن الأنما لديهما كانت في "حالة سلام" - بمعنى أنها لم تعد مضطرة للتعامل مع الصراع الداخلي. إن الكبت أخطر صور آليات الدفاع النفسي؛ لأنه يستنزف الوعي من منطقة كاملة من حياتنا الغريزية الفطرية، وبذلك يدمر الشخصية - كما تقول "آنا".

### آليات الدفاع النفسي عند الأطفال

ليس كل آليات الدفاع النفسي سيئة بالضرورة؛ فهي مجرد طريقة يتوافق الشخص من خلالها مع الخطير الخارجي. لاحظت "آنا فرويد" أشياء فحصها لآليات الدفاع النفسي لدى الأطفال أن الأطفال يعتبرون أنفسهم ضعافاً نسبياً في عالم يسيطر عليه الراشدون الأقوياء والمخاطر؛ لذلك يعيشون عن هذا في صورة خيالات، أو لعب الأدوار. عندما يشعر الطفل بتهديد تصور معين له - شبح أو رجل شرير مثلاً - فإنه يتمثل خصائص ذلك الشيء الخارجي بأن يتظاهر بأنه هو نفسه شبح، أو بأن يرتدي ملابس الأشخاص الأشرار الذين يتسمون بالعنف. وبذلك ينتقل الطفل من دور سلب لآخر إيجابي ليستعيد سيطرته على بيئته.

وقد قامت "آنا فرويد" بتحليل قصص الأطفال التي تحكم عن فتى أو فتاة استطاعت ترويض رجل كبير شرير - غنى أو ذى سلطة، أو مخيف - مثل قصة *Little Lord Fauntleroy*؛ فوجدت

## الفصل الثامن عشر

أن الطفل في هذه القصص يمس قلب الرجل الشرير كما لم يمسه أحد من قبل، وتكون النتيجة أن يتحول ذلك الرمز الشرير إلى إنسان حقيقي. وهناك قصص أخرى تحكى عن ترويض الحيوانات المتوجحة، أو تحول الوحوش إلى بشر. وما توضحه هذه القصص الخيالية عادة ما يكون تقليضاً للواقع. قد تساعد هذه القصص الأطفال على إدراك ضعف العلاقة الحقيقة كتلك التي تربط ابنًا بأبيه، وتساعد الأطفال على التصالح مع العالم، ومع أنفسهم لأنها - وعلى التقىض - تمكّنهم من أن ينكروها.

### الأنا لدى المراهقين

ولاحظت "آنا فرويد" أن المراهقين كثيراً ما يتعارضون مع المجتمع، ويعزلون أنفسهم عن باقي أفراد الأسرة. ومن الخصائص الأخرى للمراهقين طبيعتهم المتغيرة، حيث ليس هناك وقت في الحياة يتبنّى فيه الإنسان الموضة الجديدة في قص الشعر والملابس بسرعة كما يحدث أثناء المراهقة. ورغم ذلك، فإن المراهقين يقيّمون أيضًا تعلقاً قوياً جاداً مع مُثُل سياسية ودينية معينة. وفي نفس الوقت يعتبر المراهقون أنفسهم مركز العالم؛ لذلك يتسمون بالترجسية، حيث "يتوحدون" مع الأشياء والناس كتقىض لأن بروهم بوضوح ويحبّوهم على ما هم عليه.

وتقول "آنا" إن أى وقت في الحياة يزداد فيه الدافع الجنسي لدى الإنسان يتعرض فيه لمخاطر الإصابة بالأمراض العصبية أو النفسية إذا لم تستطع الأنماط لديه التعامل مع هذه الدوافع تعاملاً مقبولاً. ترى الأنماط أن زيادة البواعث الغريزية تُعنى خطراً، وستتجه لها بفعل أي شيء تستطيع فعله حتى تؤكّد نفسها. كان هذا هو تفسير "آنا فرويد" لسبب تمركز المراهقين البالغ حول أنفسهم؛ فهم بذلك يحاولون الحفاظ على هوياتهم ضد الأعداد الكبيرة من المشاعر القوية الجديدة التي لا يعرفون مصدرها.

### تعليقات ختامية

اعترفت "آنا فرويد" بأن وصف الآليات المختلفة للدفاع النفسي التي تظهر كرد فعل لسببات القلق والخوف ليس علمًا دقيقاً. وكيف تكون علمًا، ونحن هنا نتعامل هنا مع كهوف داخلية في العقل تمثل في الأمان، والرغبات، واستجابات الناس للضغوط الاجتماعية؟ أتهم علم نفس مدرسة "فرويد" بأنه غير علمي، وهو كذلك على عدد من الأصدقاء، حيث أخذ المعالجون النفسيون وعلماء نفس المعرفة - الذين لا يفهمون معرفة ما في المريض أو ما يجب - حالياً مكان المحللين النفسيين، حيث أصبحت مهمة هؤلاء المعالجين إصلاح الطرق المغودة في التفكير التي أدت إلى الانفعالات أو السلوكيات غير المرضية.

كل هذا جيد، ومع ذلك فربما قاته عدد من إسهامات "فرويد" مثل فكرة "الجنس والمدوان" وسيطرتها على البشر، وتعريفه للأحلام والرموز الأسطورية، وتأكيده على الأنفس المتصارعة: الأنماط، والهو، والأنا الأعلى. هذه الأفكار لا تزال مفيدة، أما بالنسبة لآليات الدفاع النفسي، فإنها

حقيقة لدرجة أن معظممنا يستطيع أن يصف إحداها على الأقل لديه دون جهد كبير. لقد أكدت الدراسات العصبية مؤخرًا على آلية الدفاع (انظر كتاب في. إس. راماشاندران ص ٢٦٤)، وبذلك فربما تميز التحليل النفسي ببعض الدقة العلمية رغم كل شيء. تمثل إسهام "آنا فرويد" الأساسي في وضع نظريات والدها موضع التطبيق، وإذا كان لعلم النفس الفرويدي أن يعود من جديد، فسيكون لما قامت به "آنا" أهمية وأثر كبيران.

### "آنا فرويد"

ولدت "آنا فرويد" في فيينا عام ١٨٩٥ ، وكانت على علاقة وثيقة بوالدتها. لم تكن مستقرة في دراستها ولكنها كانت قارئة نهمة، وتعلمت عدة لغات من خلال ضيوف والدها الذين كانوا يزورونه. وكانت شقيقتها الكبرى "صوفيا" تُعتبر "جميلة" العائلة، بينما كانت "آنا" تعتبر "الذكية" في العائلة.

تخرجت "آنا" في المدرسة عام ١٩١٢ ، وبعد سفر لها إلى إيطاليا اجتازت بعض الاختبارات حتى تعلم مدرسة بمدرسة ابتدائية. ونظرًا لعملها على ترجمة مؤلفات والدها، فقد أصبحت أشبه بمتدرب على يديه، ولكنها واصلت عملها في التدريس أيضًا. وفي عام ١٩١٨ ، دخلت مجال التحليل النفسي مع والدها، وُقِّبِلت في عام ١٩٢٢ كعضو بالجمعية الدولية للمحللين النفسيين. وفي العام التالي، بدأت تعمل بالتحليل النفسي في برلين، ولكن إصابة والدها بسرطان الفك جعلها تعود إلى فيينا، حيث ظلت بها حتى عام ١٩٣٩ وكانت هي من يهتم بها.

وفي الفترة من ١٩٢٧ - ١٩٣٤ ، رأست "آنا" الجمعية الدولية للمحللين النفسيين، وواصلت عملها في التحليل النفسي للأطفال، وفي ١٩٢٥ أصبحت مديرًا لمعهد فيينا للتدريب على التحليل النفسي. وساعدت منذ عام ١٩٣٧ في تأسيس دار حضانة للأطفال الفقراء. وعندما احتل النازيون النمسا، خططت "آنا" لهجرة العائلة إلى إنجلترا. أسست دار حضانة هامبستيد للأطفال الذين فقدوا آباءهم في الحرب، ثم عيادة هامبستيد للعلاج النفسي للأطفال عام ١٩٤٧ ، وهي مركز عالمي لعلم نفس الطفل.

لم تتزوج "آنا" ، واعتبرت أن مهمتها الحفاظ على موروث والدها وتطويره، وحصلت على العديد من درجات الدكتوراه الفخرية من جامعات أمريكية، حيث ألقت فيها العديد من المحاضرات وعقدت فيها المنتديات. وبعد وفاتها عام ١٩٨٢ في لندن، تحول بيتها هناك إلى (متحف فرويد).

## تفسير الأحلام

"لا يبدي الحلم وقته في أمور تافهة، فنحن لن نسمح لشيء تافه بأن يقلق نومنا.  
إن ما يبدو حلماً جيداً قد يصبح سيئاً جداً عندما تتجشم عناء تفسيره،  
وإذا جاز لي القول، فسأقول إن الحلم "ليس وليد اللحظة".

"لا أعرف ما تحلم به الحيوانات، ومع ذلك فقد سمعت مثلاً أحد تلاميذى يقول:  
"بم تحلم الأوزة؟ بالقمع" ، وهذا المثل يلخص كامل نظرية أن الحلم تحقيق للأمانى".

"إنها تتعلق بمجموعة من الأحلams التي يقوم أساسها على رغبتي في زيارة روما؛ لذلك فقد حلمت ذات بارني أرى نهر التiber وقلعة سانت أنجيلو من خلال نافذة قطار. ثم بدأ القطار يتحرك، وبدأ إلى أتنى حتى لم أطأ بقى المدينه. وكانت الرؤية التي رأيتها في حلمي صورة شبيهة بنقش محفور كنت قد لاحظته في حجرة الرسم لدى أحد مرضى قبلها بيوم واحد. وفي مرة أخرى، رأيت شخصاً يقودنى إلى جبل ويرينى روما شبه غارقة في الضباب، ومع ذلك فقد كانت بعيدة جداً حتى أتنى شككت في مدى وضوح الرؤية. كان من السهل أن أتعرف على دافع رؤية "المكان الذي أريد رؤيته" من على بعد".

### الخلاصة

الأحلام تعبر عن رغبات العقل الباطن، وذكائه الهايلي.

#### المثيل

"ألفريد أدلر": فهم الطبيعة الإنسانية ص ١٨

"آنا فرويد": الأنماط وأليات الدفاع ص ١٢٤

"كارل يونج": الأنماط والعقل الباطن الجماعي ص ٩٤

## سيجموند فرويد

لا يعرف الكثيرون أن "سيجموند فرويد" كان متمهلاً في بدايته؛ فرغم أنه كان الأول على فصله على مدار معظم سنوات دراسته الدراسية؛ فقد قضى ثمانى سنوات يدرس فيها الطب وغيره من الموضوعات قبل أن يتخرج في الجامعة. وقد دخل ببطء إلى مجال علم الأعصاب، وكتب بحوثاً علمية عن اضطرابات الكلام، والأثر المخدر للكوكيابين، وشلل العمود الفقري لدى الأطفال قبل أن يتحول اهتمامه إلى الأمراض النفسية. ومع ذلك، فقد تعارض طموحه ليكون باحثاً طبياً شهيراً مع رغبته في الزواج من خطيبته "مارثا بيرنيز"، وحتى يستطيع تأسيس منزل، فقد اشتغل بالطب. وكانت نتيجة ذلك أنه لم ينشر كتاب **تفسير الأحلام** - الذي حقق شهرته - إلا عندما كان في منتصف أربعينيات عمره، بل وحتى في ذلك الوقت لم تتحقق شهرته إلا بعد عشر سنوات رغم أن الكتاب من الكتب الأكثر أثراً في التاريخ. لم يكن النقاد - ولم يكونوا كثراً في ذلك الوقت - ينظرون لكتاب بتقدير، ولم تصدر الترجمة الإنجليزية لكتاب من الألمانية التي قام بها "إيه. إيه. برييل" إلا عام ١٩١٣.

ويقدم الكتاب نظرة تكاد تكون سيرة ذاتية للمجتمع البرجوازي في فيينا في نهايات القرن التاسع عشر، حيث يتجاوز بنا أسطورة "الرجل العظيم" ليقدم الوقت المتعن الذي قضاه "فرويد" مع أبنائه، وإجازاته التي قضتها في جبال الألب، وتعامله مع أصدقائه وزملائه، ومحاولته تحقيق النجاح المهني. وتكمّن متعة القارئ لكتاب الحقيقة في وصف الأحلام وتحليلها (وكان معظم تلك الأحلام للمرضى الذين عالجهم "فرويد" بالإضافة إلى بضعة أحلام له هو نفسه)، والتي قد يصل وصف وتحليل كل حلم منها إلى عشر صفحات في الكتاب، ويسعد من معرفة "فرويد" الجيدة بالأساطير، والفنون، والأداب.

وقد طبق كتاب **تفسير الأحلام** منهجاً طبياً وعلمياً على مجال كان يستعصي دائماً على التحليل الحقيقى، مما مهد لظهور علم العقل الباطن. وكتب "فرويد" بعد انتهاءه من الكتاب يقول: "إن فكرة مثل هذه الفكرة لا تواتى المرء إلا مرة واحدة في العمر كله". لقد احتاج "فرويد" لأربعين عاماً حتى يتحقق حلمه الأول، ومع ذلك فقد كان هذا بداية حياته العملية فعلاً.

### أسباب الأحلام

كتب الكثير عن الأحلام قبل "فرويد"، حيث بدأ "فرويد" كتابه بسرد قائمة طويلة بالكتابات في الأحلام تمتد إلى أرسطو، وقدم فيها الثناء المستحق على رموز شهيرة معاصرة له مثل "لويز ألفريد موري"، و"كارل فريدريش بورداخ"، و"إيفز ديلاج"، و"لودفيج سترامبيل". وقال "فرويد"

## الفصل التاسع عشر

في الكتاب يلخص قراءاته في الموضوع: "رغم الاهتمام بموضوع الأحلام عبرآلاف السنوات، فإن البحث العلمي فيها لم يبدأ إلا منذ وقت قصير".

لقد تجاوز البشر اعتبار الأحلام "إلهاماً من السماء" ليصلوا إلى النظرة العلمية لها على أنها نتيجة لـ"استثارة الحسية". إننا نسمع أثناء نومنا أصواتاً خارجية - مثلاً - فتدرج هذه الأصوات في أحلامنا حتى يصبح لها معنى بالنسبة لنا. ووفقاً لهذا التفسير، فإن الأحلام الشائعة مثل رؤية المرء لنفسه عارياً تنتج عن سقوط فراش السرير عنه، ورؤيته لنفسه يطير في الهواء نتيجة لارتفاع رئتيه أو انخفاضهما أثناء نومه.. إلخ.

ومع ذلك، فقد رأى "فرويد" أن المثيرات الحسية لا تفسر كل الأحلام. لاشك أن المثيرات البدنية التي نتعرض لها أثناء نومنا قد تشكل ما نحلم به، ومع ذلك فمن الممكن أن تتجاهلها أحلامنا ولا تدرجها فيها، فهناك أيضاً بعد أخلاقي لل الكثير من الأحلام التي لا تنتج ببساطة عن الأسباب البدنية. وقد نشأ اهتمام "فرويد" بالأحلام من عمله مع المرضى النفسيين، حيث أدرك أن محتوى أحلامهم يوضح مدى صحتهم النفسية، وأن أحلامهم لا تختلف عن الأعراض الأخرى لديهم من حيث إمكانية تفسيرها. وعندما بدأ "فرويد" تأليف كتابه تفسير الأحلام، كان قد فسر أكثر من ألف حلم تفسيراً عيادياً.

وكان من بين ما استنتجه أن:

- ❖ الأحلام يغلب عليها أن تستخدم الانطباعات التي تركت على الشخص قبل أيام قلائل، ومع ذلك فقد تعود إلى ذكريات طفولته المبكرة.
- ❖ أسلوب اختيار الذكريات في الأحلام يختلف عن أسلوب اختيارها في اليقظة: فالعقل الباطن لا يذكرنا في الحلم بالأحداث الكبرى، بل يتذكر التوافة وغير المحسوس.
- ❖ رغم اعتبار الأحلام عشوائية أو عبئية، فالحق أنها تحتوى على دافع يربط بين الناس، والأحداث، والأحساسات المترفرفة في "قصة" واحدة.
- ❖ الأحلام تدور حول النفس دائمًا.
- ❖ الأحلام قد يكون لها عدد من المعانى، حيث من الممكن أن يتكشف فى صورة واحدة عدد من الأفكار، وبالتالي فإن الأفكار من الممكن أن يجعل محلها أشياء أخرى، حيث قد يصبح الشخص شخصاً آخر مثلاً، ويستخدم المنزل لفرض آخر غير السكن.. إلخ.
- ❖ كل الأحلام تقريباً "تحقيق للرغبات": أي أنها تعلن الدافع أو الرغبة التي تحتاج لإشباع، وكثيراً ما تعود تلك الرغبة إلى مرحلة الطفولة المبكرة.

رغم اعتقاد بعض الكتاب أن الأحداث اليومية هي السبب الرئيسي للأحلام، فقد استنتج "فرويد" أن الأحساس البدنية أثناء النوم، وذكرياتنا بما حدث أثناء اليوم (أشبه بممواد خام رخيصة جاهزة لأن يستخدمها عندما تحتاج لها). إنها - باختصار - ليست سبب الأحلام، بل مجرد عناصر تستخدمها النفس في إيجادها للمعنى.

## الرسالة الخفية

بعد استنتاجه أن الأحلام هي المجال الذي يعبر فيه العقل الباطن عن نفسه، وأنها أساساً مزج للتعبير عن تحقيق أمنية، يتساءل "فرويد" عن أسباب ضعف التعبير عن الرغبات بحيث تتجلى من خلال تلك الرموز والصور الغريبة.

وقد تكون إجابة هذا السؤال فيحقيقة أن الكثير من رغباتنا يتم كنته، ولا تصل إلى وعيانا إلا في صورة غامضة متذكرة. وقد يبدو الحلم نقضاً لما نرحب فيه؛ لأننا قد نتخذ موقفاً دفاعياً ضد الكثير من رغباتنا أو نرحب في التغطية عليها؛ لذلك فإن الطريقة الوحيدة التي يوضح الحلم من خلالها مشكلة هي عرضها بمعنى منافق لها. وقد فسر "فرويد" ظاهرة "تشويه الحلم" هذه بالتشبيه؛ فقال إن الكاتب السياسي قد ينتقد الحاكم، ولكنه بذلك يعرض نفسه للخطر. ولأن الكاتب يخاف من الرقابة التي يضعها الحاكم على المؤلفات، فإنه "يخفف من حدة تعبيره عن آرائه ويشوه هذه الحدة". أما مع الأحلام، فإذا كانت النفس تريد توصيل رسالة، فقد لا تستطيع توصيلها إلا من خلال فرض رقابة عليها حتى تجعلها أكثر قبولاً، أو أن تُظهرها بمظاهر شيء مختلف. وكان "فرويد" يعتقد أن سبب نسيان الناس لأحلامهم أن النفس الوعية لديهم تريد تقليل أثر العقل الباطن على الحياة الواقية.

ومن أهم ما قاله "فرويد" عن الأحلام إنها تدور حول الذات. عندما نرى أناساً آخرين في الحلم، فغالباً ما يكون هؤلاء الآخرون رمزاً لأنفسنا، أو لما يمثله الآخرون بالنسبة لنا. وكان "فرويد" يعتقد أنه كلما ظهرت شخصية غريبة في الحلم، فإن الحال يُعبر بذلك عن جانب من نفسه لا يستطيع التعبير عنه في الحياة الواقية. ويتساءل "فرويد" عن كل القصص التاريخية التي تحكى عن شخص يأمره شخص في الحلم بأن يفعل شيئاً معيناً، وربما كان هذا الشيء دافعاً حكيماً أثبت أنه مفيد. إن الأحلام قد تعبر بقوة عن رسالة قوية تفيد أن شخصاً معيناً قد يكون ميلاً لكتب مشاعره أثناء حالة الوعي، وأن هذه الرسالة دائماً ما تدور حوله، وليس حول أسرته أو مجتمعه، أو أي مؤثر اجتماعي آخر.

## الجنس هو الأساس

أدى التحليل النفسي الذي اتباه "فرويد" مع مرضاه إلى اعتقاده أن الأمراض العصبية تنتج عن كبت الرغبات الجنسية، وأن الأحلام تعبير عن تلك المشاعر المكبوتة. وجاءت - أول مناقشة من "فرويد" لمسرحية أوديب الملك في كتاب تفسير الأحلام حتى يدعم فكرته بأن الطفل يغلب عليه أن ينجذب جنسياً إلى أحد والديه، ويريد تدمير الآخر، وهو ما أصبح يعرف فيما بعد بمصطلح "عقدة أوديب".

وحكا "فرويد" عن حدث كبير تعرض له في طفولته، حيث كسر قبل ذهابه للنوم ذات ليلة إحدى القواعد الصارمة التي وضعها له والداه، حيث بال على نفسه في غرفة نومهما وقال والده في أحد أجزاء تعنيفه العام له: "لن يتحقق هذا الولد شيئاً في حياته". ولابد أن هذه الملعونة

## الفصل التاسع عشر

طللت ذات أثر قاس عليه، حيث ظلت الإحالات لهذا الموقف تتكرر في أحلام "فرويد" حتى مرحلة الرشد، وكانت أحالمه ترتبط عادة بإنجازاته - كما يعترف هو بنفسه. وفي أحد هذه الأحلام - مثلاً - رأى "فرويد" أن والده يتبول أمامه، وكان هذا أشبه بقول "فرويد" لأبيه: "هل ترى؟ لقد حققت شيئاً". لقد وضع هذا الحلم منافس "فرويد" على عواطف والدته - وهو أبوه - في موضعه الصحيح، حيث ارتكب جريمة شناء هي التبول المُجرم.

ويرى "فرويد" أن الحضارة جعلتنا نضع غطاء على غرائزنا، وأن أقوى هذه الغرائز هو الجنس؛ لذلك فإن الأحلام ليست مجرد تسلية تافهة نمارسها أثناء النوم؛ لأنها من خلال إعلانها عن دوافعنا اللاواعية تعتبر مفتاحاً لفهم طبيعتنا الإنسانية.

### تعليقات ختامية

من المشهور من كتابات "فرويد" أنه كتب يقول إن هناك ثلاثة حوادث مؤثرة في التاريخ الإنساني هي: اكتشاف "جاليليو" أن الأرض ليست مركز الكون، واكتشاف "داروين" أن البشر ليسوا مركز الخلق، واكتشافه هو نفسه أن البشر لا يسيطرون على عقولهم بالدرجة التي يظلونها.

وقد أدى هذا الهجوم على الإرادة الحرة لدى البشر إلى الإدانة، خاصة في الولايات المتحدة؛ لذلك دفع التحليل النفسي بالكامل بأنه غير علمي. ورغم أن "فرويد" لم يكن متديناً، فقد وجهت الاتهامات للتحليل النفسي بأنه يرتكز على المبادئ الدينية، مما يؤدي إلى خلق ثقافة كاملة من "الاسترخاء على أريكة التحليل النفسي" سخر منها الجميع. ولم يكن أسلوب "فرويد" العلاجي يبالغ في الاعتماد على التحليل النفسي فحسب، بل كان يفتقر للإجراءات المعيارية والنتائج التي يمكن التتحقق منها أيضاً، ولا توجد أدلة كثيرة على فعاليته في علاج الناس. والأكثر من ذلك أن علم الأعصاب قد تجاهل فكرة أن ثمة رابطاً بين الأحلام، والرغبة أو الدافع. وفي ظل هذا المناخ، لم تعد مؤلفات "فرويد" تدرس في أقسام علم النفس الجامعات، وقل عدد محترفي التحليل النفسي بالتدريج. وبحلول تسعينيات القرن الماضي، وجدت مجلة تايمرز أنه من الملائم أن تتساءل على غلافها (هل مات "فرويد"؟).

إن من يزور علماء النفس أو المعالجين النفسيين حالياً قد لا يسأل عن أحالمه أو ماضيه أبداً؛ فهذه الأسئلة لا يهتم بها علم النفس المعرفي الذي يُركز بصورة أكبر على الأساليب المحددة لتغيير حالتنا الذهنية. ومع ذلك، فمن السهل أن ينسى المارسون حالياً دينهم له "فرويد" بفكرة "العلاج بالكلام" - والمتمثلة في الاستماع لما في عقل المريض، وتحليله، وكذلك لفكرة "فرويد" من أن اللاعقلانية بداخل الإنسان قد تحطمه. وبالإضافة لذلك، فقد قدم بحث أجرته مؤخراً كلية الطب الملكية في لندن بعض الدعم الحذر لأفكار "فرويد" عن الأحلام. توضح الأشعة على المغ أن الأحلams ليست منتجًا ثانويًا للتعامل العشوائي للخلايا العصبية، حيث إن الأجزاء الطرفية وجار الطرفية في المغ - والمسئولة عن الانفعالات، والرغبات، والدوافع - تنشط أثناء النوم العميق؛ لذلك فإن الأحلام وظيفة عقلية عليا ترتبط بالدافعية رغم أن جمهور علماء النفس مختلفون في إن كان هذا يثبت نظرية "فرويد" من أن وظيفة الأحلام تحقيق الأمان أم لا.

بعد مائة وخمسين عاماً من ميلاد "فرويد"، هل نستطيع أن نقول بثقة أى شيء محدد عن موروث "فرويد"؟ رغم أن "اكتشافه" للعقل الباطن قد غير التوجه العام في الثقافة والخيال، فربما كان أعظم إسهامات "فرويد" هو أنه جعل علم النفس شيئاً جذاباً للشخص العادي. ولقد كانت محاولته البحث في عقول البشر هي ما جعل لأفكاره جاذبيتها.

### "سيجموند فرويد"

ولد "سيجموند فرويد" بمدينة فرايبورج في مورافيا (والتي تُعرف الآن باسم بيرنير في جمهورية التشيك)، وكان الابن الأكبر من خمسة أبناء لوالديه "جاكوب"، وـ"آماليا" اللذين هاجرا من غرب أوكرانيا. وقد انتقلت العائلة لعيش بمدينة ليزيج عام 1859، ثم في فيينا بعد ذلك بعام. وقد لاحظ والدا "فرويد" ذكاءه منذ مرحلة مبكرة؛ فعلماه العلوم الإغريقية واللاتينية الكلاسيكية، وخصصا له غرفة مستقلة للدرس والمذاكرة. وكان مقرراً له أن يدرس القانون في جامعة فيينا، لكنه غير رأيه في اللحظة الأخيرة، ودخل كلية الطب عام 1879. وبعد تخرجه عام 1881، خطب "مارثا بيرنيز"، وعمل في مستشفى فيينا العام، وتخصص في تشريح العمود الفقري. وبعد ذلك، عمل تحت رئاسة "جي. إم. شركوت" في مستشفى سالبيتير في باريس، حيث زامل عالم النفس النمساوي "جوزيف بورو" الذي شاركه في تأليف كتاب *Studies on Hysteria* عام 1892. وبعد وفاة والده عام 1897، دخل "فرويد" في حالة من التفكير العميق، والدراسة، وتحليل الذات، وبدأ تأليف كتاب *تفسير الأحلام*. وبعد بضعة أشهر من نشر *تفسير الأحلام*، نشر له كتاب *The Psychopathology of Everyday Life* الذي قال فيه إن الأخطاء اللغوية تعلن عن مكنون العقل الباطن. وفي عام 1902، عُقد أول اجتماعات "جماعة الأربعاء"، والتي كانت تتكون من مهنيين متشاربين التفكير، وتم تعين "فرويد" أستاذًا للأمراض النفسية بجامعة فيينا. وفي عام 1905 نشر "فرويد" كتاب *Jokes and Their Relation to the Unconscious*. ثم تحول أسلوب التحليل النفسي إلى حركة عالمية عقدت أول اجتماع لها عام 1901.

وفي عام 1920، توفيت "صوفيا" الابنة الثانية لـ"فرويد" في وباء الأنفلونزا أثناء حملها في ابنها الثالث. وتضمنت مؤلفات "فرويد" في هذا العقد (1920) *Beyond the Pleasure Principle* (1920)، و(1923) *The Ego and the Id*، والرواية الذاتية (1925). *The Future of an Illusion* (1927). وقد عبر مقال "فرويد" الطويل (*الحضارة وضجرها*) (1920) عن أفكاره عن العدوان البشري، وـ"غريزة الموت". وشارك "فرويد" "أليبرت آينشتاين" في تأليف كتاب *Why War?* عام 1922.

بعد الاحتلال النازي للنمسا عام 1938، حرمت دراسة أو ممارسة التحليل النفسي، فهاجر "فرويد" وعائلته إلى لندن. ونتيجة تدخينه الشهير للسيجار، توفي "فرويد" عام 1939 مصاباً بسرطان الفك.

١٩٨٣

## أطر العقل

"لن نستطيع أن نبتكر طرقةً أفضل لتقدير ما نعتبره أشياءً مهمةً في الذكاء الإنساني، أو إيجاد طرقًا أفضل وأكثر كفاءةً لتعليمها ما لم نتوسع من تلك الرؤية ونعيد تشكيلها".

"لا أرى بأساً في أن نطلق على الموسيقى أو القدرات المكانية اسم موهبة إذا اعتبرنا أن اللغة أو المنطق موهبةً أيضًا. ومع ذلك يضايقني الافتراض غير المبنى على أساس من أن بعض القرارات يمكن التعبير عنها باعتبارها دليلاً على الذكاء مع عدم اعتبار غيرها كذلك".

### الخلاصة

هناك الكثير من صور الذكاء لا يقيسها اختبار معامل الذكاء.

#### المثيل

"ميهاى تسيكسينتميهاى": الإبداع ص ٨٠

"دانيا جولان": العمل بذكاء انفعالي ص ١٥٢

"جان بياجيه": اللغة والتفكير عند الطفل ص ٢٥٢

## هيوارد جاردنر

عندما ألف البروفيسور "هيوارد جاردنر" أستاذ علم النفس بجامعة هارفارد كتاب *أطر العقل: نظرية الأنواع المتعددة من الذكاء* منذ عشرين عاماً، كان جمهور الناس يقبلون فكرة أن الذكاء يمكن قياسه من خلال اختبار معامل الذكاء فحسب. وكانوا يعتبرون أن الدرجة المرتفعة التي يحققها المرء على هذا الاختبار تعني أنه ذكي ومتاح له فرص كبيرة، أما إذا انخفضت درجة عليه فمعناه أن أقل ذكاء؛ وبالتالي تقل الفرص المتاحة له في الحياة.

وقد روج كتاب "جاردنر" لفكرة أن الذكاء "العام" (أو الذكاء المنطقي الحسابي الذي تقيسه اختبارات معامل الذكاء ليس مقياساً جيداً للقدرات الفرد). ورغم أن اختبار معامل الذكاء قد يكون فعالاً نسبياً في تحديد مدى التفوق الدراسي الذي يتحقق الفرد، فإنه ليس مقياساً جيداً لقياس قدرة الفرد على الإبداع الموسيقي، أو الفوز في الانتخابات السياسية، أو برمجة الحواسيب، أو إجادة لغة أجنبية. وقد استخدم "جاردنر" بدلاً من السؤال: "ما مدى ذكائك؟" سؤالاً أكثر حكمة هو: "ما مدى أنواع ذكائك؟".

إننا نعرف بالفطرة أن جودة الأداء في الدراسة لا تحدد النجاح في الحياة، ويعرف الكل أن العياقرة لم يكونوا متفوقين دراسياً. وبالمثل، فقد نجد صعوبة في الاعتقاد أن إنجازات شخصيات عظيمة مثل موتسارت، وهنري فورد، وغاندي، وتشيرشل ناتجة عن "معامل الذكاء" فحسب. ورغم أن كتاب *أطر العقل* يناقض الحكم التقليدية، فإنه يمنحك تقديرًا لنوع الذكاء القريب مما نعرفه بالفعل، وهي أنه لدى كل منا طرق مختلفة يكون من خلالها ذكيًا، وأن النجاح نتيجة الرقى بهذه الأنواع من الذكاء وتوظيفها على مدار الحياة.

### أنواع الذكاء

يقول "جاردنر" إن كل إنسان لديه توليفة متقدمة من سبعة أنواع من الذكاء يشتراك من خلالها في العالم ويبحث عن الإنجاز فيه. وهذه الأطر للعقل تتضمن إطاريين عادة ما يقدرهما الأسلوب التقليدي في التعليم، وتثلاثة أطر ترتبط بالفنون، وإطارين يطلق عليهما "أنواع الذكاء الشخصي".

### الذكاء اللغوي

ويتضمن القدرة على تعلم لغات جديدة والقدرة على توظيف اللغة لتحقيق أهداف معينة. وذوو الذكاء اللغوي المرتفع ذوو قدرة عالية على الإقناع، ورواة جيدون للقصص، وقد يستخدمون روح

## الفصل العشرون

الدعاية كميزة أثناء حديثهم. والمؤلفون، والشعراء، والصحفيون، والمحامون، والسياسيون من بين من يتمتعون بذكاء لغوي مرتفع.

### الذكاء المنطقي الحسابي

وهو القدرة على تحليل المشاكل، وإجراء العمليات الحسابية، والتعامل مع الموضوعات تعاملًا علميًّا. ويقول "جاردنر" إن هذا الذكاء يتضمن القدرة على اكتشاف الأنماط، والاستنتاج الاستدلالي، والتفكير المنطقي. وهذا النوع من الذكاء، والذكاء اللغوي هو ما تقسيه اختبارات معامل الذكاء. وغالبًا ما يرتبط الذكاء المنطقي الحسابي بالعلماء، والباحثين، والمتخصصين في الرياضيات، ومبرمجي الحواسيب، والمحاسبين، والمهندسين.

### الذكاء الموسيقي

يفكر ذوو الذكاء الموسيقي أساساً بأسلوب الأصوات، والإيقاعات، والأنماط الموسيقية. ويتضمن هذا الذكاء مهارة في الأداء، والتأليف، والتذوق للأنمط الموسيقية. ومن المهن التي تناسب أصحاب ذلك النوع من الذكاء العمل كموسيقيين، ومشغلين ببرامج موسيقية، ومدربيين، ومؤلفين موسيقيين، وفدادن موسيقيين.

### الذكاء الجسمى الحركى

ويتضمن القدرة على السيطرة على الحركات البدنية المعقدة، والتنسيق بينها ليعبر الفرد عن نفسه من خلال حركته. وهذا النوع من الذكاء يتضمن لغة الجسم، والتقليد الصامت، والتمثيل، بالإضافة إلى ممارسة العديد من الرياضيات. وترتفع نسبة الذكاء الجسمى الحركى لدى الرياضيين، والممثلين، والعاملين بالسيرك، ومرتادي صالات اللياقة البدنية، كما يوجد لدى أصحاب المهن التي تتطلب التنسيق والتوازن البدنى مثل العاملين بالمطاف.

### الذكاء البصرى المكانى

وهو القدرة على الرؤية الدقيقة للأشياء في الفضاء، ومعرفة "أين ينبغي أن تذهب الأشياء". ويحتاج النحاتون، والمهندسوون المعماريون لدرجة مرتفعة من الذكاء المكانى، وكذلك يحتاج إليه الملحنون، والرسامون، ومصممو الديكور، والمهندسوون.

### الذكاء مع الآخرين

وهو القدرة على فهم أهداف الآخرين، ودوافعهم، ورغباتهم، وهو أداة لبناء العلاقات القوية. المدرسوون، والعاملون في التسويق، ورجال المبيعات، والاستشاريون، والسياسيون نماذج على ذوى الذكاء المرتفع مع الآخرين.

## الذكاء مع الذات

وهو قدرة الفرد على معرفة ذاته، ومشاعره، ودوافعه. ويساعد هذا النوع من الذكاء الأفراد على وضع نموذج فعال لأنفسهم، واستخدام فهمهم لأنفسهم لتنظيم حياتهم. يغلب على المؤلفين، والفلسفه أن يتمتعوا بدرجة عالية من هذا النوع من الذكاء.

## معان ضمنية لكيفية التعلم

تعارض نظرية "جاردنر" مع الأساليب التعليمية القائمة تعارضًا شديداً؛ لأن قبولنا لفكرة أن كل إنسان تركيبة متفردة من أنواع الذكاء المختلفة يتطلب منا التخطيط الواعي للنظام التعليمي بما يتيح لكل فرد تحقيق كل قدراته. ويعترف "جاردنر" بأن علم النفس لا يستطيع توجيه السياسة التعليمية بصورة مباشرة، وأن هناك حاجة للمزيد من الدراسات لإثبات وجود الأنواع المتعددة من الذكاء أساساً. ومع ذلك، فإن الاستنتاج العام هو أن النظام التعليمي الذي يأخذ في حسبانه التعامل مع الملائكة المتفردة لدى كل طفل ليس نظاماً سيئاً.

## تعليقات ختامية

هل ستظل اختبارات معامل الذكاء أساس قياس ذكاء الأفراد، أم ستحل محلها أفكار "جاردنر" كأساس لاختبار القبول بالجامعات الأمريكية؟ لا يعرف معظم الناس أن اختبارات الذكاء يتتجاوز عمرها مائة عام، وأن أول من حاول تطبيقها عالماً النفس الفرنسيان "ألفريد بيبنيه"، و"تيودور سيمون" عام ١٩٠٥. واختبارات الذكاء أداة سهلة وغير مكلفة لتصنيف الأعداد الكبيرة من الناس وفقاً لـ "كفاءتهم"؛ لذلك رسمت هذه الاختبارات، ومع ذلك فإن فكرة الأنواع المتعددة من الذكاء لن تتبدد ما دام الناس يشعرون بأن قيمتهم الحقيقية لا تجد التقدير الكافي.

وليس المهم في النهاية ما يفترض أنه اختبار موضوعي للذكاء، بل معتقداتنا بشأن شيء ما والالتزام حتى تتحققه. وهذا هو ما يطلق عليه "جاردنر" تعبير "قدرة الأفراد على حل المشاكل داخل بيئاتهم". إن من يثيرون إعجاب الناس أذكياء في مجالات محددة، حيث حسّنوا طريقة تفكيرهم وعملهم بدرجة كبيرة، وأصبحوا يتحلون بالقدرة على الحكم، وليسوا أصحاب ذكاء خام فحسب.

لذلك ربما كان الدرس الذي يقدمه كتاب "جاردنر" هو أننا ينبغي أن نكتف عن القلق بشأن كيفية قياس قدرات المخ - بصورة تقريبية اعتباطية - وذلك لأن الأذكياء فعلًا هم من يعرفون تحديداً ما يجيدونه ويوقفون حياتهم وفقاً لتلك المعرفة. وثمة فارق كبير بين امتلاك قدرات عقلية، أو بدنية، أو اجتماعية، وبين توظيف هذه القدرات لتحقيق النجاح.



### "هيوارد جاردنر"

ولد "جاردنر" عام ١٩٤٣ ، لوالدين لاجئين سياسيين من النازى فى ألمانيا. التحق "جاردنر" بجامعة أكسفورد لدراسة التاريخ، ولكنه أدرج اسمه فى برنامج للدكتوراه فى علم النفس التطوري عام ١٩٦٦ ، ثم شارك الفريق البحثي فى (المشروع صفر) - وهو دراسة طويلة للذكاء الإنسانى والتطوير الإبداعى. وقد تأثر فى اهتمامه بالمعرفة الإنسانية بأستاذة "إريك إريكسون" (انظر ص ٩٨ من كتابه).

ويعمل "جاردنر" حالياً أستاداً للمعرفة وطرق التدريس فى كلية التربية بجامعة هارفارد، وأستاداً مساعداً لعلم الأعصاب فى كلية الطب بجامعة بوسطن، والمدير المشارك فى (المشروع صفر) الذى تجريه جامعة هارفارد. وقد حصل "جاردنر" على العديد من الدرجات العلمية الفخرية والجوائز.

ومن كتبه الأخرى: *The Unschooled Mind: How Children Think and How Multiple Intelligence: The Theory in Practice* (1991) *Schools Should Teach The Disciplined Mind: Beyond Facts and Standardized Tests* (1993) ، و *Changing Minds: The Art and Science of Changing Our Own and Other Peoples Minds* (2004)

## التعثر في السعادة

"قبل أن نصدق ما يقوله الناس عن شعورهم بالسعادة، علينا أن نحدد أولاً إن كانوا مخطئين بشأن مشاعرهم أم لا. إننا نحن البشر نخطئ في كل الأشياء – سعر قول الصوبيا، والعمر الافتراضي لحشرات السوس، وتاريخ الفلانيل – ولكن هل من الممكن أن نخطئ في خبراتنا الانفعالية؟".

### الخلاصة

نظرًا للأالية التي تعمل بها أممًا، فإن تنبؤاتنا بما ستشعر به في المستقبل لا تكون دقيقة دائمًا بما في ذلك التنبؤات ما يجعلنا سعداء.

### المثيل

"بارى شوارتز": تناقض الاختيار ص ٢٨٢

"مارتن سيليجمان": السعادة الحقيقية ص ٢٨١

## دانيل جيلبرت

كان "جيلبرت" في طفولته يحب مطالعة الكتب التي تتضمن موضوع الخداع البصري بالصور والشرح، فأذهله مدى سهولة اندفاع العينين والمخ. وعندما أصبح عالم نفس، ظل مهتماً بالأخطاء التي يقع فيها الناس عادة، وتمارين "ملء الفراغ" التي تمارسها أمماؤه لتقدم لنا صورة سريعة للواقع، فاكتشف أننا نرتكب أخطاء في التفكير بقدر ما تقع أعيننا في خطأ في الإدراك. ويتمثل هذا في أننا نقضى معظم أوقاتنا في فعل الأشياء التي نأمل أن تجعلنا سعداء في المستقبل رغم أن فهمنا للمستقبل، ولما سنشعر به فيه بعيد كل البعد عن الواقع.

ورغم أن البشر ظلوا يبحثون في موضوع البصيرة عبرآلاف السنوات، فإن "جيلبرت" يزعم أن كتابه *السعادة* هو أول كتاب يجمع أفكاراً من علم النفس، وعلم الأعصاب، والفلسفة، وأقتصاديات السلوك ليقدم إجابة. وهذه المنطقة من المعرفة منطقة معقدة جداً في علم النفس يحتل المؤلف فيها مكانة متميزة، ورغم ذلك يقدم أفكاره بأسلوب سهل ممتع القراءة، حيث يشبه أسلوبه في الكتابة أسلوب الراحل "بيل برايسون". فلا يكاد القارئ يقرأ صفحة من صفحات كتابه دون أن يضحك مرة أو مرتين على الأقل.

### آلات للتوقع

يلاحظ "جيلبرت" أن معظم كتب علم النفس لا تخليوا من عبارة "البشر هم المخلوقات الوحيدة التي..."، وفي حالة كتابه يُكمل هذه الجملة فيقول إن البشر هم المخلوقات الوحيدة القادرة على التفكير بشأن المستقبل. وقد تبدو السنابق من المخلوقات التي تفكر في المستقبل بداخلها جوز البلوط للشتاء، ومع ذلك فلا يدفع تلك الحيوانات إلى هذا الفعل إلا ما تسجله أمماؤها من قصر ساعات النهار، وليس الأمر لديها يشكل وعيّاً، بل غريزة بيولوجية فقط. أما البشر، فلا يعون بالمستقبل فحسب، بل إنهم أشبهه "بآلات للتوقع" يركزون على ما سيحدث بنفس درجة تركيزهم على ما يحدث الآن. كيف هذا؟

منذ ملايين السنين حدث زيادة هائلة في حجم أمماؤه النوع الأول من البشر خلال فترة قصيرة نسبياً، ومع ذلك قلم تتم كل أجزاء ذلك المخ، حيث تركز معظم النمو في منطقة الفص الأمامي للمخ، وهو ما يوضح سبب الميل الكبير لجبهة الإنسان الأول واستقامتها لدينا حالياً، حيث كان بحاجة لمساحة تحتوي كل تلك الملايين من خلايا المخ الجديدة.

## الفصل الحادى والعشرون

وظل الاعتقاد السائد لفترة طويلة أن الفص الأمامي للمخ ليست له وظيفة محددة، ومع ذلك فقد أظهرت ملاحظة المرضى الذين تعرضت الفصوص الأمامية لأمراضهم للتدمير أن لديهم مشاكل في التخطيط، بل - والغريب - ضعف في الإحساس بالقلق. وما العلاقة بين الأمرين؟ إن كلاً من التخطيط والإحساس بالقلق يرتبطان بالمستقبل، وتلف الفص الأمامي للمخ يجعل المصاب لا يفكر إلا في الحاضر؛ لذلك لا يهتم بوضع الخطط المستقبلية مما يحرره من القلق بشأنها. ولذلك؛ فقد أدى النمو الكبير في الفص الأمامي للمخ البشري إلى تتمتع الإنسان بميزة هائلة للبقاء على قيد الحياة، وهي قدرته على وضع تصورات مختلفة للمستقبل، والاختيار من بينها حتى يسيطر على بيئته. إننا نستطيع التنبؤ بما سيشعرنا بالسعادة في المستقبل.

### التكهن الخاطئ

يقول "جيبلرت" إنه من الممكن أن يختزن المخ كل خبرات الفرد، وذكرياته، ومعارفه؛ وذلك لأن الإنسان لا يتذكر كل شيء بكامله، بل يدرك دلائله فقط، ويترك المخ "يملاً الباقي" ليجعل الذكرى تبدو كاملة.

وبالنسبة للإدراك، فإن المخ يصنع طرقاً مختصرة، حيث قال الفيلسوف الألماني "إيمانويل كانط" إن المدركات أشبه بصور عن الموضوع. المخ يفسر الواقع، ولكنه من الجيد جداً لا نعرف أن مدركاتنا مجرد تفسير الواقع.

وكما أن ذكرياتنا ومدركاتنا قد تكون خاطئة، فإن التفاصيل التي كثيراً ما نتخيل حدوثها عندما نتخيل ما سيحدث في المستقبل لا تقدم لنا الصورة كاملة. وليس معنى هذا أن الأشياء التي نتخيل حدوثها ليست صحيحة، بل معناه أننا نستبعد أو نترك الأشياء التي تحدث. أوضح الكثير من البحوث النفسية أن المخ الإنساني ليس مهيئاً جيداً لملاحظة غياب الأشياء، ومع ذلك فإن المخ يمارس خدعة ذكية بأن يجعلنا نعتقد أن تفسيراتنا حقيقة لدرجة تجعلنا نقبلها دون شك.

### هل نعرف فعلًا ما يجعلنا سعداء؟

وأهم ما يقوله "جيبلرت" عن السعادة إنها ذاتية، حيث يحكى قصة التوأم المتصفين "لوري"، "وربيا". وكان التوأمان ملتصفين في الرأس، ويشتركان في نفس الكمية من الدم، وجزء من نسيج المخ. ومع ذلك، فقد كان لكل منهما حياته، ويقولان لكل من يسألهما إنها سعادة جداً. وقد يقول من يسمع هذا إن هذين التوأميين لا يعرفان ما هي السعادة، وأن ردهما بأنهما سعيدين قد يكون نتيجة لأنهما شخص "واحد" فحسب. وبالمثل، فإن الناس تبالغ في تقدير شعورها بالسوء إذا فقدوا البصر، ومع ذلك فإن من فقد بصره لا يزال يستطيع ممارسة حياته، وفعل معظم ما يفعله المبصرون، وقد لا يقل سعادته أو رضا عن أي إنسان.

إن ما يجعلنا سعداء يلوّن كل مدركاتنا عن ماهية السعادة، ومع ذلك فإن مدركاتنا لماهية السعادة تختلف باختلاف مراحل العمر. لا يرى المحيان أن ما يشعران به تجاه بعضهما البعض

قد يتغير بعد عشر سنوات، ولا تخيل الأمهات أنهن سيعدن إلى أعمالهن بعد قضائهن فترة الحضانة مع أبنائهن الصغار الذين عشقنهم. وكل هذه الأخطاء في الإدراك سببها عصبي؛ فتحن عندما تخيل الأشياء في المستقبل نستخدم نفس الأجزاء الحسية في المخ التي نستخدمها للشعور بالأشياء الواقعية في الوقت الحاضر. ونحن البشر لا نتميز – بوجه عام – بالعقلانية تجاه الأحداث المستقبلية، والوزن الوعي الحريرى للمزايا والعيوب، بل نمرر كل ذلك على عقولنا لنرى الردود الانفعالية التي نشعر بها. إن ما تخيل أنه يحدث يحدده ما نشعر به في هذه اللحظة، فكيف لنا أن نعرف ما سيُشعروننا بالسعادة بعد عشرين عاماً من الآن؟

خلاصة القول إن المخ الإنساني مهيأ جيداً لتصور المستقبل، وإن لم يكن بصورة دقيقة، وهذا يفسر الهوة بين ما كنا نظن أنه سيجعلنا نشعر بالسعادة وبين ما يسعدنا بالفعل. ومعنى هذا أننا قد نفضي كل حياتنا في كسب المال، ثم نكتشف أن ما فعلناه لم يكن يستحق الفعل، وقد يدهشنا دهشة محببة أن نعرف أن ما كنا نظن أنه سيصيبنا بالبؤس من بشر، ومواقف، وأحداث لا يصيبنا بالبؤس فعلاً.

### تعليقات ختامية

خصص "جيلبرت" معظم كتابه في تحديد المشاكل التي نتعرض لها في التنبؤ الدقيق بحالاتنا الانفعالية المستقبلية، ولكن هل قدم حلاً يجعل السعادة أكثر معقولية؟ تمثلت إجابته غير المثيرة عن هذا السؤال في أن أفضل طريقة لاكتشاف ما سنشعر به في المستقبل إن فعلنا شيئاً معيناً (الاشتغال بوظيفة معينة، أو رحيل لمدينة معينة، أو إنجاب الأبناء) هو أن نسأل من فعلوا ذلك الشيء. ولما كانت مخلوقات ذات سيطرة على نفسها، ولدينا شعور قوى بتفردنا وتتميزنا؛ فإننا يغلب علينا عدم الاعتماد على خبرات غيرنا. ومع ذلك، فإن هذه الطريقة – رغم عدم جاذبيتها، فإنها – أفضل طريقة ممكنة لمعرفة إن كنا سنشعر بالرضا والسعادة، في حين أننا لن نعثر على السعادة أبداً إذا اعتمدنا على أنفسنا فقط وعلى تنبؤنا بها.

### "دانيال جيلبرت"

يعمل "دانيال جيلبرت" أستاذًا لعلم النفس بجامعة هارفارد، وهو أيضاً مدير معهد علم نفس المتعة بجامعة هارفارد. وقد كتب الكثير من المقالات العلمية ذات الأثر في مجال علم النفس الاجتماعي، وهو محرر كتاب *The Handbook of Social Psychology*.

## ظرفة العين

"ولم يأخذوا من باعتبارهم كل الأدلة المتوافرة، حيث لم يهتموا إلا بما يمكن جمعه بسرعة، وكان أسلوب تفكيرهم هو ما كان عالم النفس المعرفي "جيرو جيجرنر" يحب أن يطلق عليه" السريع وغير المكفل". لقد اكتفوا بمراقبة الحالات، وأجري جزء في أمراضهم سلسلة من الحسابات الفورية، وقبل أي وعي شعروا بشيء أشبه بتصبب العرق على راحات أيدي المقامرين. هل كانوا يعرفون سبب ما يعرفونه؟ على الإطلاق، ومع ذلك فقد كانوا يعرفون".

"ربما كان لظرفة العين قيمة لا تقل عن قيمة أشهر من التحليلات العقلانية".

### الخلاصة

إن التقييمات التي نقوم بها في ظرف العين قد لا تقل جودة عن تلك التي نقوم بها بعد تردد كبير.

### المثيل

"جافين دي بيكر": نعمة الخوف ص ٢٤

"روبرت تشيدلدين": ترك الأثر ص ٧٤

## مالكولم جلادويل

"مالكولم جلادويل" مؤلف شهير، وهو يعمل صحفيًا بجريدة *The New Yorker* منذ ١٩٩٦، وقد لفت أنظار جماهير القراء بكتابه *The Tipping Point* الذي أوضح فيه أن الأفكار أو التوجهات البسيطة تراكم تدريجياً حتى تصل إلى حركة قوية مؤثرة.

وجاء كتابنا طرفة العين: التفكير بدون تفكير بعد ذلك الكتاب، وقد حقق أعلى المبيعات، وهو كتاب أكثر تخصصاً في علم النفس يستند إلى بحوث "تيموثي ويلسون" الأستاذ بجامعة فيرجينيا، والذي كتب عن "العقل الباطن التوافقي" - وهو الجزء من العقل الذي يجعلنا نتخذ قرارات جيدة رغم عدم معرفتنا لكيفية اتخاذنا لها، وكتابات "جارى كلين" - وهو عالم نفس معروف بخبرته في كيفية اتخاذ الناس للقرارات تحت ضغط الظروف.

وتتمثل موهبة "جلادويل" في مزجه بين نتائج البحوث العلمية في مجالات مختلفة ومتعددة مثل علم النفس، وعلم الجريمة، والتسويق بالإضافة إلى أسلوبه الحكوي لإيجاد طرق جديدة ينظر من خلالها القارئ العادي للأشياء. وكتاب طرفة العين محاولة لتقريب مجال جديد في علم النفس - المعرفة السريعة - إلى ذهان القارئ العادي؛ لأنه مجال لم يلق الاهتمام الجماهيري الكافي حتى الآن.

### الانطباعات الأولى والأحكام السريعة

يقول "جلادويل" إن القدرة على التوصل السريع جداً للاستنتاجات تطورت لدى البشر نتيجة دافع البقاء على قيد الحياة؛ فقد كان البشر بحاجة لاتخاذ قرارات دقيقة سريعة بناء على المعلومات المتوفرة في المواقف التي كانت تتضمن حياة أو موتها.

إن معظم ما يمارسه البشر من وظائف حيوية تحدث دون تفكير واع منهم بها، ولا انتقال بين حالي الوعي واللاوعي في التفكير. الواقع أننا نعمل بمixin: مخ متأمل يتربوي في النظر للأشياء وتحليلها وتصنيفها، ومخ يفعل أولاً ثم يبحث ثانياً.

وكثيراً ما تكون أحکامنا الفورية عن أحدهم بنفس دقة أحکامنا عليه بعد أن نلاحظه لفترة من الوقت. أجرى عالم النفس "تاليني أمبادى" - مثلاً - دراسة اكتشف فيها أن تقدير طلبة الجامعة لأساتذتهم وكفاءتهم بعد مشاهدتهم لفيلم مصور لهم مدته ثانية هو نفس تقدير زملائهم الذين قضوا فصلاً دراسيًّا كاملاً يتعلمون فيه على أيدي هؤلاء الأساتذة.

وعلمنا آباءنا في صغرنا ألا نثق في هذه الانطباعات الأولى، بل أن "نتمهل التفكير"، وأن "نتروي قبل أن نصدر الأحكام"، وألا نحكم على الكتاب من غلافه. ورغم أن لهذا التوجه قيمة

وأهميته، فإن "جلادوبل" يوضح أنه ليس أفضل طريقة دائمًا لجمع أكبر قدر من المعلومات قبل التصرف، وأنه في الغالب لا تقدم المعلومات الإضافية أى تحسين لنوعية القرار الذى نتخذه، ورغم ذلك فإننا لا نزال نولى تروينا الوعى العقلانى كل ثقتنا.

### "الشرائح الرقيقة"

يقدم "جلادوبل" فى كتابه فكرة "الشرائح الرقيقة"، وهى "قدرة العقل الباطن على إيجاد أنماط فى المواقف والسلوكيات وفقًا لشرائح رقيقة من الخبرة". ويقول إنه رغم أن معظم المواقف المعقدة يمكن "قراءتها" بسرعة إذا استطعنا تحديد النمط الحاكم لها. وبخصوص "جلادوبل" معظم مادة أحد فصول كتابه لمناقشة كتابات عالم النفس "جون جوتمان" (انظر ص ١٦٤ من الكتاب)، والذي لاحظ أزواجاً عبر عدة سنوات أثناء ممارستهم حياتهم الطبيعية، ويستطيع توقع مدى استمرارية الزواج أو وقوع الطلاق بينهم بنسبة ٩٠٪ بعد ملاحظته لهم لبعض دقائق فقط.

إن الخبراء في الرسم كثيراً ما يستطيعون التتحقق من إن كانت لوحة معينة أصلية أم مزيفة بسرعة بالغة، وذلك لأن يشعروا بشعور بدئي معين إذا وقفوا أمام تمثال أو لوحة، ويخبرهم شيء بداخلهم إن كان هذا العمل الفني أصلياً أم تقليداً. ويُقال إن لاعبي كرة السلة لديهم "شعور القضاة"، حيث يستطيعون قراءة اللعبة في المباراة بصورة فورية، وأن القادة العسكريين العظام لديهم ما يسمى "قوة اللحظة الفورية". وبعكي "جلادوبل" في الكتاب عن رجل إطفاء أمر العاملين تحت رئاسته بالخروج من منزل كان يحترق قبل انهياره. كانت الحرارة مرتفعة جداً بالنسبة لحريق، فاتضح بعد ذلك أن الحريق الأساسي كان في الطابق السفلي؛ وبذلك كانت حرارة أكبر تصعد من سقفه. وبعد لحظة من خروج رجال الإطفاء، انهار المنزل تماماً، وربما كانوا سيقتلون لو كانوا بقوا بداخله. لم يستطع رجال الإطفاء تفسير سبب قراره المفاجئ بإجلاء رجاله من المنزل - لقد كان "يعرف فحسب".

تقول قوانين الاحتمالات إن معظم القرارات التي تُتخذ تحت ضغوط ينفي أن تكون خاطئة، ومع ذلك فقد اكتشف علماء النفس أن البشر عادة ما يصدرون أحكاماً صحيحة في معظم الوقت حتى في ظل عدم وجود ما يكفي من معلومات. ومن النقاط المدهشة التي أثارها "جلادوبل" أنها نستطيع فعلاً أن نتعلم كيف نصدر الأحكام الفورية بنفس الطريقة التي نستطيع بها تعلم التفكير المتأمل. ومع ذلك، فعلينا أن نقبل أولاً فكرة أن التفكير القوى ولنترة طويلة في شيء لا يؤدي دائمًا بالضرورة إلى نتائج أفضل، وأن المخ البشري قد تطور حتى أصبحنا نستطيع التفكير بسرعة.

### الظهور بمظهر القائد

والجانب الإيجابي في الشرائح الرقيقة هو القدرة على إصدار أحكام سريعة وصحيحة، ولكنه يتضمن أيضاً جانبًا سلبياً في القرارات، وهو التسرع والخطأ.

يقول "جلادول" إن الشعب الأمريكي انتخب "وارين هاردينغ" ليكون رئيساً للبلاد لأنه كان طويلاً وسيم المظهر، وذا صوت قوى عميق. ويحدث (أثر "وارين هاردينغ") عندما يعتقد الناس أن شخصاً معيناً يتحلى بالشجاعة، والذكاء، والمصداقية وفقاً لظهوره - حتى لو لم يكن هذا الاعتقاد مبنياً على أساس كما كانت الحال مع "هاردينغ" ( فهو يعتبر أحد أسوأ الرؤساء الأمريكيين رغم قصر مدة رئاسته).

وقد أجرى "جلادول" دراسة على أطوال الرؤساء التنفيذيين لكبريات الشركات الأمريكية، فوجد أن الرؤساء التنفيذيين يغلب عليهم - بالإضافة إلى أنهم ذكور بغض النظر - متوسط طولهم أقل من ست أقدام، وأن أطوال ٥٨٪ من الرؤساء التنفيذيين لأكبر خمسينات شركة أمريكية أكبر من ست أقدام مقارنة بـ ١٤٪ لدى معظم الشعب الأمريكي. وهذا يوضح أننا نشعر بالحاجة لقائد ذي مظهر معين بالإضافة إلى حاجتنا للقيادة أساساً. وكلما زاد طول الناس، زادت ثقتنا فيهم، سواء كان لهذه الثقة ما يبررها أم لا.

### الانطباعات الأولى المأساوية

الانطباعات الأولى الخاطئة قد تكون نتائجها مأساوية. قدم "جلادول" تحليلًا طويلاً لمقتل "آمادو ديالو" المأساوي في منطقة برونكس في نيويورك. وكان "ديالو" - المهاجر من غينيا - يقف أمام منزله يستنشق بعض الهواءطلق في وقت كانت تمر سيارة في شارعه بها أربعة رجال شرطة شباب ذكور بغض. تساؤل الشرطيون عما يفعله "ديالو": فتسرعوا في استنتاج أنه يتاجر في المخدرات أو يبحث عن سرقة. وعندما نادوا عليه، دخل إلى منزله لأنه خاف منهم، فاعتبر رجال الشرطة أن هذا تأكيد لظنونهم، فانطلقا خلفه وأطلقوا عليه النار فأردوه قتيلاً فوراً.

لم يكن "جلادول" يعتقد أن رجال الشرطة هؤلاء عنصريون، بل اقتبس مقوله عالم النفس "كيث باين": "عندما نأخذ قراراتنا في جزء من الثانية تكون عرضة للتأثير بالتحيزات والأنماط الثابتة في تفكيرنا حتى وإن لم نكن نؤمن بتلك الأنماط والتحيزات أو نوافق عليها فعلًا". وعندما تكون مضغوطين لاتخاذ قرار فوري، فإننا لا نستطيع أن نستبعد بوعي الارتباطات الضمنية أو التحيزات؛ لأن انطباعاتنا الأولى تأتي من مستوى أعمق من مستوى الوعي لدينا.

ربما كان رجل شرطة أكبر سنًا وأكثر خبرة سيتصرف بصورة أكثر حكمة في الموقف السابق؛ لأن قراراته ستكون أكثر اعتماداً على خبرته السابقة، وليس على المظاهر فحسب. أو ربما كانت لديه قدرة كبيرة على قراءة التعبيرات البسيطة على وجوه الناس، والتي تعلن الكثير عن دوافعهم رغم أنها لا تستمر إلا لجزء من الثانية.

### المعلومات الكثيرة جداً

اكتشفت مستشفى كوك كاونتي في شيكاغو أن الكثير من مواردها تُتفق على أسرة المستشفى المخصصة لمن يُحتمل أن يصابوا بذبحة صدرية. ولم تكن هناك طريقة معيارية لتوقع مدى

## الفصل الثاني والعشرون

احتمال إصابة الفرد بالذبحة؛ لذلك كانت المستشفى تزيد في الاحتياط. وحتى توفر المال، فقد قررت إدارة المستشفى أن تجرب طريقة سريعة لتقدير مدى مخاطر إصابة الناس بمرض في القلب يسمى لوغاريتم جولدمان. ولم تكن هناك أية مستشفى مستعدة لتجربة أية طريقة سريعة في التشخيص أياً كانت هذه الطريقة، وكان الأطباء معتادين على الحصول على أكبر قدر من المعلومات عن تاريخ المريض قبل أن يصدروا أي تشخيص. ومع ذلك، فقد نجح اللوغاريتم نجاحاً هائلاً في كوك كاونتي مما وفر وقت الأطباء والمال للمستشفى.

افتراض الشائع في عالم الطب هو أنه كلما زادت المعلومات المتاحة للأطباء، زادت قراراتهم جودة. ومع ذلك، فكثيراً ما تكون الحال غير ذلك، حيث إن كثرة المعلومات قد تسبب الارتباك مما يؤدي إلى تعدد الطرق والأساليب العلاجية لنفس الحالة المرضية. ولقد اتضح أنه كلما زادت معلومات الأطباء عن مرضهم، زادت قناعتهم بصحة التشخيص، ومع ذلك فإن مدى دقة التشخيص لا يزيد بزيادة المعلومات المتوافرة.

والدرس الذي نتعلمه من هذا هو أننا نشعر ب الحاجة للكثير من المعلومات حتى نثق في قدرتنا على إصدار الحكم، ومع ذلك فغالباً ما تجعلنا كثرة المعلومات أكثر عرضة للخطأ رغم أنها تمنحك إحساساً خادعاً باليقين.

### تعليقات ختامية

ما سبق ليس إلا لمحه سريعة عن محتويات كتاب طرفة العين الذي يحتوى على الكثير من الحالات، والدراسات الرائعة، والمنعطفات الفكرية - من جاذبية النجم "توم هانكس"، إلى سرعة المواعدة بين الجنسين، إلى الإستراتيجية العسكرية، إلى التمايل الإغريقية المقلدة، إلى كيفية تعامل فرق الأوركسترا مع النوت الموسيقية - مما يوضح نظرية "جلادوبل" عن قوة الانطباعات الأولى.

قيل إن كتاب "جلادوبل" عبارة عن تجميع غير جيد لمقالاته الصحفية بجريدة *The New Yorker*، ومع ذلك فإن شيئاً الدقة فسنقول إن أسلوبه في الكتابة، وانتقاله من فكرة ومثال إلى

غيره ناتج عن انبهاره بالأفكار عن الدافع والسلوك البشريين، أياً كان مصدرهما.

ورغم أن قصر كتاب طرفة العين يجعله رفيقاً جيداً لرحلة جوية بالطائرة، فإن سهولة قراءته لا ينبغي أن تقلل من أهميته، والمتمثلة في توضيحه لمنطقة معقدة في علم النفس للقارئ العادي، وهو ما قد يؤدي إلى تحسين حياته.

### "مالكوم جلادوويل"

ولد "جلادوويل" عام ١٩٦٣ في المملكة المتحدة لوالد من علماء الرياضيات، ووالدة معالجة نفسية من جامايكا. ونشأ "جلادوويل" في أونتاريو بكندا، حيث التحق بجامعة أونتاريو وتخرج فيها عام ١٦٨٤ بدرجة البكالوريوس في التاريخ.

ظل "جلادوويل" يعمل حوالي عشرة أعوام في جريدة واشنطن بوست، حيث كان محررًا في القسم العلمي بها في البداية، ثم تولى رئاسة مكتبتها في مدينة نيويورك بعد ذلك. وفي عام ١٩٩٦ بدأ عمله بجريدة *The New Yorker*، حيث يكتب مقالات بها بصورة منتظمة. وقد صنفته مجلة *Taim* من بين المائة شخص الأكثر تأثيراً ومن كتبه الأخرى *The Tipping Point: How Little Things Can Make a Big Difference* (٢٠٠٠).

بيع من كتاب طرفة العين حوالي ١٠٥ مليون نسخة، وترجم إلى خمس وعشرين لغة. ونشر الكتاب أيضًا تحت عدة عنوانين مثل: طرفة العين: قوة عدم التفكير إطلاقاً. ومن المحتمل أن يتحول الكتاب إلى فيلم، حيث اشتري الممثل "ليوناردو دى كابريو" حق تمثيل الكتاب سينمائياً بمبلغ مليون دولار أمريكي.

١٩٩٨

## العمل بذكاء انجعالي

"تبلغ أهمية الذكاء الانفعالي ضعف أهمية المهارات التحليلية والفنية لدى ذوى الأداء المرتفع.. وكلما زادت ترقية الفرد إدارياً، زادت حاجته للذكاء الانفعالي".

"لقد بدأ الناس يدركون أن النجاح يتطلب أكثر من التميز العقلى والمهارات الفنية، وأنهم بحاجة لمهارة أخرى للنجاح - أو الازدهار على الأقل - فى سوق عمل متقلب بصورة متزايدة. لقد أصبحت الخصائص الداخلية مثل المرونة، وروح المبادرة، والدافعة، والتفاوض، وإمكانية التوافق ينظر إليها من منظور تقديري".

### الخلاصة

ما يميز ذوى الأداء المرتفع في معظم المجالات هو قدرتهم على توظيف ذكائهم الانفعالي.

#### المثيل:

"روبرت بولتون": مهارات الناس ص ٢٦

"هيوارد جاردنر": أطر العقل ص ١٣٦

## دانيل جولمان

حقق كتاب الذكاء العاطفي من تأليف "دانيل جولمان" (انظر تعليقنا عليه في كتاب أهم ٥٠ كتاباً لمساعدة الذات) نجاحاً هائلاً مفاجئاً، حيث يبع منه أكثر من خمسة ملايين نسخة عبر العالم. لقد استلهم "جولمان" بعض البحوث العلمية التي أجراها "جون ماير"، و"بيتر سالوفى" التي تربط بين الانفعالات والذكاء، واستعمل بمهاراته الصحفية (حيث كان صحفيّاً بجريدة نيويورك تايمز)، وخلفيته الأكاديمية في علم النفس (حيث حصل على الدكتوراه من جامعة هارفارد)، فألف كتاباً رائجاً في علم النفس ذا أثر غير معناد.

ورغم أن كتاب الذكاء العاطفي قد جذب القارئ العادي، فقد اندهش "جولمان" من مردود عالم الشركات تجاه الكتاب، وقد اتصل به الكثيرون ليحكوا له عن قصصهم، وعادة ما كانوا يقولون له شيئاً مثل: "لم أكن من المتفوقيين دراسياً، ولكن هأنذا أدير مؤسسة كبيرة". ويبعدو أنهم وجدوا في الذكاء الانفعالي شرحاً لنجاحهم في حين أن الآخرين - الأكثر موهبة عقلية - زملائهم لم يجيدوا الأداء في الحياة العملية.

إن معظم الكتب التالية والمتابعة للكتب التي تحقق أعلى نسب مبيعات لا تقى بالتوقعات غالباً، ومع ذلك فإن كتاب العمل بذكاء انفعالي لا يقل روعة في فراءته عن سابقه. قسم "جولمان" كتاب العمل بذكاء انفعالي إلى خمسة فصول حاول فيها تعريف "قدرة انفعالية" تحدد إن كان الفرد سيقدم في حياته العملية أو يتاخر فيها، ويفسر فيه مبررات ضرورة محاولة إنشاء مؤسسات للذكاء الانفعالي.

### ما يريد أصحاب العمل

يببدأ "جولمان" الكتاب بشرح مدى تغير معايير عالم العمل، حيث لم يعد وجود للأمان الوظيفي، في الماضي كانت تقديراتنا الجامعية، ومهاراتنا الفنية تحدد نوعية الوظيفة التي سنعمل بها، أما الآن فالقدرة الأكاديمية أو الفنية ليست إلا المطلب الأول للحصول على العمل، أما ما يجعلنا "نجوماً" في أعمالنا فهو ما نمتلكه من قدرات مثل المرونة، وروح المبادرة، والتفاؤل، والتوافق مع التغيير، والتعاطف مع الآخرين. قلائل جداً من أصحاب العمل من يوظفون أحداً لديهم لأنه "ذكي انفعالياً"، ومع ذلك فإن الذكاء الانفعالي غالباً ما يكون عاملاً حاسماً في التوظيف، وذلك تحت مسميات أخرى مثل: قوة الشخصية، وطبيعة الشخصية، والنضج، والمهارات الرقيقة، والدافع للتميز بدلاً من لفظ الذكاء الانفعالي.

وقد أوضح "جولمان" سبب أهمية الذكاء الانفعالي للشركات حالياً، وسبب رغبتها في زيادته بين العاملين بها، وهو أن تطوير منتجات جديدة فرصه محدودة للغاية في المجالات التنافسية. إن

الشركات لا تتنافس على المنتجات فحسب، بل وعلى مدى جودة استفادتها من قدرات العاملين بها أيضاً. والذكاء الانفعالي هو ما يجعل الشركات تتقدم في بيئة العمل الصعبة حالياً.

ويعرض "جولمان" في الكتاب بعثاً تم إجراؤه على مائة وعشرين شركة طلب من المسؤولين فيها أن يصفوا القدرات التي تجعل العاملين لديهم ممتازين، فمثلاً قدرات الذكاء الانفعالي نسبة ٦٧٪ من هذه القدرات. ومعنى هذا أن اثنين من كل ثلاثة مهارات سلوكية في اختيار العاملين الجدد تتجاوز اختبار معامل الذكاء أو متطلبات الخبرة الفنية. يريد أصحاب الأعمال في العاملين لديهم الخصائص التالية بالتحديد:

- ❖ مهارات الاستماع والتواصل.
- ❖ القدرة على التأقلم مع التغيير، والتغلب على الانتكاسات.
- ❖ الثقة بالنفس، والدافعية، والرغبة في تطوير المسيرة المهنية.
- ❖ القدرة على العمل مع الآخرين، والتعامل مع الاختلافات.
- ❖ الرغبة في تقديم الإسهامات، أو القيادة.

### هل تتميز بالكفاءة الانفعالية؟

في عام ١٩٧٢، نشر "ديفيد ماكيلاند" ناصح "جولمان" بعثاً شهيراً في مجلة *American Psychologist* قال فيه إن الاختبارات التقليدية في الجامعات واختبارات الذكاء ليست مؤشراً جيداً على مدى جودة أداء المرء في عمله، وقال إن الناس ينبغي أن تخبر لمعرفة مدى تمعدهم بد"القدرات" المهمة في مجالات أعمالهم. وقد مهد هذا الطريق لبداية اختبارات الكفاءة، والتي أصبحت الآن تستخدم على نطاق واسع لاختيار الموظفين أو تشكيل فرق العمل إلى جانب اختبارات المهارات الأكاديمية والخبرة التقليدية. وقد أصبحت فكرة "ماكيلاند" شبه تقليدية حالياً، أما في وقت ظهورها فقد كانت ثورية للغاية. أما "جولمان"، فقد أضاف على أفكار "ماكيلاند"، فقدم خمساً وعشرين قدرة انفعالية ترتكز على الأسس الخمسة التالية:

### الوعي بالذات

وهو وعي المرء بمشاعره، وقدرته على استخدامها كموجة لاتخاذ قرارات أفضل، ومعرفته بقدراته وبمواضع قصوره، والشعور بأنه يستطيع التعامل مع كل شيء.

### تنظيم الذات

وهو الانتباه، ويقظة الضمير، وتأجيل الشعور بالراحة حتى تحقيق الأهداف، والقدرة على التعاطف من الأزمات الانفعالية وإدارة الانفعالات.

## التحفيز

وهو وضع توجه بالهدف أو الإنجاز، والنظر للإحباطات والانتكاسات من منظورها الصحيح، ومراجعة وتصحيح مفاهيم مثل روح المبادرة والمثابرة.

## روح التعاطف

وهي الوعي بما يشعر به الآخرون وما يفكرون فيه؛ وبالتالي القدرة على التأثير على عدد كبير من الناس.

## المهارات الاجتماعية

وهي التعامل مع العلاقات الشخصية والوعي بالعلاقات الاجتماعية وما يرغب فيه الأفراد، والتعامل الجيد مع الناس والقدرة على تحقيق النتائج.

والذكاء الانفعالي يحقق أقصى استقادة ممكنة من أية مهارات فنية لدى الفرد - كما يقول "جولمان". ي يريد العلماء أن يعرف العالم كله ما يفعلونه، ويريد مبرمجو الحواسيب أن يشعر الناس بأنهم يستهدفون خدمتهم، وأنهم ليسوا "فتنيين" فحسب، ويستعين معظم شركات التكنولوجيا بحلالى مشاكل تدفع لهم رواتب عالية، ووظيفتهم إقامة روابط مع العملاء لإنجاز العمل. وهؤلاء بمثل ذكاء ومهارات العاملين الفنيين وبالإضافة لذلك، فإنهم يتمتعون بالقدرة على الاستماع للناس، والتأثير عليهم، وتحفيزهم، وجعلهم يتعاونون.

ويقول "جولمان" إن الذكاء الانفعالي لا يعني "التحلى باللطف"، بل ولا التعبير عن المشاعر، فهو يعلمنا كيف نعبر عن تلك المشاعر بطرق مناسبة وفي أوقات مناسبة، وينمى القدرة على التعاطف مع الآخرين والعمل معهم بصورة جيدة.

ولا يوضح اختبار معامل الذكاء إلا نسبة ٢٥٪ من أداء العمل - كما يقول "جولمان"، وهذا يترك نسبة ٧٥٪ من الأداء للموامل الأخرى. تتطلب معظم مجالات العمل درجة معقولة من القدرة المعرفية أو اختبار معامل الذكاء، بالإضافة إلى مستويات أساسية من الكفاءة، والمعرفة أو الخبرة. وعلاوة على هذا، فإن القدرات الانفعالية والاجتماعية هي ما تميز القادة عن باقى العاملين.

## ما يميز ذوى الأداء الأفضل

يقول "جولمان" إنه كلما علا منصب الفرد في المؤسسة، زادت أهمية "المهارات الرقيقة" في أدائه لعمله أداءً جيداً. وعلى قمة المستوى القيادي ليس للمهارات الفنية قيمة كبيرة؛ فالمهم هنا - بالإضافة إلى العوامل الواضحة مثل الرغبة في الإنجاز والقدرة على قيادة فرق العمل:

❖ القدرة على التفكير "الشامل"، أو القدرة على تصور التوجهات المستقبلية بدقة من خلال الكبيبات الهائلة من المعلومات المتاحة.

- ❖ الوعي بأصحاب المصالح ومصالحهم بداخل المؤسسة، وتكوين رؤية لكيفية تفاعل أشخاص أو جماعات معينة وتأثير كل منها على الأخرى.
- ❖ الثقة بالنفس. ابتكر عالم النفس "البرت باندورا" مصطلح "الكفاية الذاتية" لوصف اعتقاد الفرد في إمكاناته وقدرته على الأداء، بالإضافة إلى قدراته الفعلية. وهذا الاعتقاد وحده مؤشر رائع على مدى تميز المرء الفعلى في عمله.
- ❖ الحدس. اكتشفت الدراسات على أصحاب الشركات وكبار التنفيذيين بها أن الحدس من الأسس الرئيسية لاتخاذهم القرارات. إنهم بحاجة لاستشارة التحليل الناتج عن "الجانب الأيسر من المخ" لاقناع الآخرين برأيهم، ومع ذلك فإن التحليل الذي يجرؤونه على مستوى اللاوعي هو ما يجعلهم يتخذون قرارات صائبة.

ومن المفيد أيضاً أن نلقي الضوء على إخفاقات التنفيذيين، حيث أورد كتاب العمل بذكاء انفعالي عدة دراسات عن تنفيذين على مستوى عالٍ من الأداء، ومع ذلك تم فصلهم أو تسريحهم من العمل. ووفقاً لـ "ميدا بيتر" الشهير، فإن هؤلاء قد "ترفوا إلى مستوى عدم الكفاءة"، ووقفوا عندم. ويعتقد "جولان" أن هؤلاء يفتقرن للقدرات الأساسية في الذكاء الانفعالي، وأنهم إما متصلبون للغاية، أو غير قادرين أو مستعدين لإحداث التغيير أو قبوله، أو أن علاقاتهم ضعيفة في المؤسسة، بحيث يشعر العاملون معهم بالغربة عنهم.

وقد اكتشفت شركة إيجون زيهندر للبحوث التنفيذية أن التنفيذيين الذين هشلوا عادة ما يكونون ذوي مستويات مُعامل ذكاء عالية، ويتمتعون بالخبرة في مجالاتهم، ومع ذلك فكثيراً ما يقعون في أخطاء قاتلة مثل الغرور، أو عدم الرغبة في التعاون، أو عدم القدرة على التغيير، أو الاعتماد المبالغ فيه على القوة العقلية وحدها. وعلى النقيض، فإن معظم المديرين الناجحين يتخلون بالهدوء أثناء الأزمات، ويقبلون الانتقاد، وقد يكونون تلقائيين، ويراهם من يعملون معهم على أنهن يهتمون باحتياجاتهم بقوة.

### تعليقات ختامية

ربما ذكر "جولان" أهم اختلاف بين مُعامل الذكاء، والذكاء الانفعالي، وهو أنه رغم أن البشر ولدوا بمستوى معين من الذكاء لا يتغير كثيراً بعد مرحلة المراهقة، فإن معظم الذكاء الانفعالي يتم تعلمه. إننا تناهى لنا عبر الوقت فرصة لتحسين قدرتنا على إدارة دوافعنا وانفعالاتنا، وتحفيز أنفسنا، وزيادة وعيانا الاجتماعي. والمصطلح القديم لهذه العملية هو "الشخصية"، وـ "النضج"، وهي على النقيض من الذكاء الفطري من حيث إن تطويرها مسؤوليتنا.

وقد ظار جدل كبير حول فكرة الذكاء الانفعالي، حيث قال "جون ماير"، و "بيتر سالوفي" عالماً النفس اللذان كان لهما السبق في ابتكارها إن توضيح "جولان" لما يكون الذكاء الانفعالي (بما في ذلك كلمات مثل: الحماس، والمثابرة، والنضج، وقوّة الشخصية) تتجاوز تعريفهما للذكاء الانفعالي، وتتشوه معناه الأصلي. وقد أوضحوا أيضاً عدم راحتهم تجاه فكرة "جولان" بأن الذكاء

الانفعالي قد يكون مؤشرًا للنجاح في الحياة. ومع ذلك، فإن "جولان" يذكر أن البحوث الكثيرة في التدريبات الانفعالية تعود إلى ثلاثين عاماً مضت، وأنها بالإضافة إلى الدراسات التي أجريت على أكثر من خمسمائة مؤسسة توضح أن معامل الذكاء العقلي مؤشر تالي للذكاء الانفعالي في توقع مدى كفاءة المرء في أداء العمل.

ومع ذلك، فلا يزال هناك جدل كبير في وجود الذكاء الانفعالي أساساً، حيث يقول البعض إن الكثير من خصائص الذكاء الانفعالي مجرد مظاهر أو جوانب للشخصية، هي حين يقول علماء نفس آخرون إن معامل الذكاء لا يزال المؤشر الأكثر مصداقية لتحديد النجاح في العمل. ومع ذلك فقد تم تشويه حجة "جولان"، حيث إنه لم يذكر أن معامل الذكاء ليست له قيمة، بل قال إنه في حالة تساوي كل الأشياء (مستوى الذكاء، والخبرة، والتعليم)، فإن الأكثر نجاحاً في التعامل مع الآخرين أبعد نظراً، وأكثر تعاطفاً، وواعون بأن انفعالاتهم ستساعدون على قطع طريق طويل في العمل. وهذه الفرضية يعرفها كل من بدأ عملاً، ثم اكتشف أن قدرته "على التقدم" لا تعتمد كثيراً على ما تعلمه في مدارس التدريب أو الجامعات.

والثانية الأخيران من كتاب العمل بذكاء انفعالي مجرد توضيح لما سبق قوله في الثالث الأول من الكتاب، ولكنه من الرائع أن تقرأ الأمثلة والنماذج التي استقاها "جولان" من عالم الشركات. ورغم أن الإحالات المحددة للشركات في الكتاب تعود لنهاية عقد التسعينيات من القرن الماضي - لذلك فهي قديمة - فإن الكتاب وصفة مبدئية للكيفية التي ينبغي أن تعمل بها الشركة التي تتمتع بذكاء انفعالي، وربما غير روئتك لكيفية أداء العمل في مهنتك.

### "Daniyal Jolani"

نشأ "Daniyal Jolani" في سтокتون بولاية كاليفورنيا، حيث التحق بكلية أمهرست، وحصل على الدكتوراه من جامعة هارفارد، وكان المشرف على رسالته "Dيفيد ماكليلاند".

ظل "جولان" على مدار اثنى عشر عاماً يكتب عموداً صحفياً بجريدة نيويورك تايمز في مجال علوم المخ والعلوم السلوكية، بالإضافة إلى عمله ك كبير محرري مجلة علم النفس اليوم Psychology Today. وقد حصل على جائزة عن إنجازاته المهنية في الصحافة من الجمعية الأمريكية لعلم النفس. وفي عام 1994، شارك "جولان" عام 1994 في تأسيس التجمع من أجل التعليم الأكاديمي والاجتماعي والانفعالي (CASEL)، وهي مؤسسة تستهدف ترويج التعليم الاجتماعي، والانفعالي، والأكاديمي لزيادة نجاح الأطفال في الدراسة والحياة. ويشغل "جولان" حالياً منصب رئيس مجلس الإدارة المشارك للتجمع من أجل بحوث الذكاء الانفعالي في المؤسسات، وهو مرکز بحثي تابع لجامعة روتجرز.

ومن كتبه الأخرى (1996) Primal Leadership (The Meditative Mind)، و (2002) Destructive Emotions: A Scientific Dialogue with the Dalai Lama (2003) والذى شاركه فى تأليفه "ريشارد بوباتسيس"، و "آنى ماكى")، و (Scientific Dialogue with the Dalai Lama (2003).

١٩٩٩

## المبادئ السبعة لإنجاح الزواج

"إن ما يجعل الحياة الزوجية تنجح شيء بسيط لدرجة مذهلة: فالأزواج السعداء ليسوا أكثر نكاء، أو ثراءً، أو نضجاً نفسياً من غيرهم، بل هم أناس يستخدمون في حياتهم اليومية آلية تطرد أفكار كل منهم السلبية تجاه أزواجهم (وهي أفكار لدى كل الأزواج)، ويعنونها من السيطرة على أفكارهم الإيجابية تجاههم. إن حياتهم الزوجية ذكية انتفعاً".

"خلاصة نظرتي - ببساطة - أن الزوجات السعيدة تقوم على صداقة قوية، أي احترام متبادل من كلا الزوجين للأخر، واستمتاع بصفتها".

### الخلاصة

ليس ما يجعل الحياة الزوجية قوية سراً، حيث توضح البحوث النفسية هذا الأمر إذا اهتممنا بمعرفة هذه البحوث.

#### المثيل

"لوان بريزندайн": المخ الأنثوي ص ٦٢

"سوزان فوروارد": الابتزاز العاطفي ص ١١٢

"دوجلاس ستون"، و"بروس باتون"، و"شيلا هين": الحوارات الصعبة ص ٣٢

## الفصل ٢٤

# جون إم. جوتمان

عندما بدأ دكتور "جون جوتمان" دراسة موضوع العلاقة الزوجية في بدايات السبعينيات من القرن الماضي لم يكن هناك إلا القليل من المادة العلمية الموثقة عن الزواج وما يجعله ينجح. وكان مستشارو العلاقات الزوجية يعتمدون على الحكم التقليدية، والرأي الشخصي، والحدس، والمعتقدات الدينية، وأفكار المعالجين النفسيين لتقديم النصيحة للأزواج مما نتج عنه أن مساعداتهم للأزواج لم تكن ذات كفاءة عالية.

وفي عام ١٩٨٦ أسس "جوتمان" - وهو أستاذ لعلم النفس بجامعة واشنطن في سياتل، والذي سبق له دراسة الرياضيات في معهد ماساشوستس للتكنولوجيا - معمل بحوث الأسرة الذي اشتهر باسم "معلم الحب". وكان المعلم عبارة عن شقة مفروشة تطل على بحيرة، وكانت الشقة مجهزة لتصوير وتسجيل ما يحدث بين الزوجين المبحوثين المقيمين فيها من حوارات، ومشادات، ولغة جسم.

وكان هذا المشروع أول ملاحظة علمية للأزواج حقيقيين في حالة تفاعل يومي فعلي. وعندما نشر "جوتمان" كتابه *المبادئ السبعة لإنجاح الزواج* (والذى شاركه تأليفه "نان سيلفر")، كان فريق العاملين معه في معلم الحب قد لاحظوا أكثر من ٦٥٠ زوجاً على مدار أكثر من أربعة عشر عاماً. وكان معظم من يحضرون دروس "جوتمان" عن العلاقة الزوجية على وشك الطلاق، ولكنهم بعد أن يتعلموا المبادئ التي يقدمها لهم، يقل معدل شعورهم بالبؤس بمعدل النصف.

ظهرت مئات الكتب التي تتناول العلاقة الزوجية، ولكن لكتاب "جوتمان" الصدارة، وذلك لأن ما يقدمه من نصائح يقوم على معلومات وبيانات واقعية، وليس على تعليمات حسنة النوايا. وكانت نتيجة ذلك أن بدا الكثير من الحلول التي يقدمها متعارضاً مع المألف، حيث بدد "جوتمان" عدداً من الأساطير بشأن ما يجعل الحياة الزوجية سعيدة.

## الأسطورة الكبرى

يرتاح الكثيرون ممن يحضرون ورش العمل التعليمية التي يعقدها "جوتمان" عن الحياة الزوجية عندما يسمعون فيها أن كل الأزواج يتشاركون بمن فيهم الأزواج الأكثر سعادة واستقراراً، وأن ما يعمل على إنجاح الزواج ليس "تواافقاً"، بل كيفية حل الأزواج لمشاكلهم.

ويعلن "جوتمان" تحت عنوان "الماء يفشل معظم أساليب علاج العلاقة الزوجية" أكبر أسطورة لدى استشاري العلاقات الزوجية، وهي أن التواصل بين الزوجين هو أساس الزيجات السعيدة الطويلة، حيث يقول هؤلاء المستشارون إن المشاكل الزوجية نتيجة لضعف التواصل، وإن

## الفصل الرابع والعشرون

الاستماع "الهادئ المحب" لوجهة نظر الزوج سوف يُنفع الزواج. وبدلًا من الصراخ، فإن تكرار ما يقوله الزوج، ثم تقييم دقتها، ثم التعبير بهدوء عما ت يريد سوف يخلق زيادة هائلة في التفاهم. وكان أول ظهور لهذه الفكرة على يدي عالم النفس "كارل روجرز" (انظر ص ٢٧٢ من الكتاب)، والذي قال إن الاستماع بدون إصدار أحكام وقبول مشاعر الآخر يخلق روابط قوية. ومع ذلك يقول "جوتمان" إن تطبيق هذا المبدأ على العلاقة الزوجية لا يتحقق نجاحاً، فمعظم الأزواج الذين يلجأون إليه يشعرون بالاكتئاب والضفوط، وحتى من يبدو أن هذا الأسلوب يحقق نجاحاً معهم، ينتكس معظمهم إلى أساليبه القديمة في الصراعات الزوجية خلال عام. ومع ذلك، فإن تفليس الزوج بما يضايقه يتضمن أن يكتسح أحد الزوجين الآخر بالانتقاد، وقلائل جداً من البشر - مثل الدلائل لاما كما يقول "جوتمان" - هم من يستطيعون الصمود في وجه ذلك الانتقاد.

## المزيد من الأساطير

### الخلافات الكبرى في الآراء تدمر الحياة الزوجية.

يعلن "جوتمان" حقيقة بشعة عن الصراع الزوجي عندما يقول: "معظم المجادلات الزوجية لا يمكن حلها"، فقد اكتشف من خلال بحوثه أن نسبة ٦٩٪ من الصراعات الزوجية تتضمن مشاكل دائمة ولا يمكن حلها، لأن يريد أحد الزوجين إنجاب أطفال بينما لا يريد الآخر هذا، أو أن يريد أحد الزوجين ممارسة العلاقة الزوجية الحميمة بصورة أكبر، أو أن يكون أحد الزوجين غرلاً في الحفلات ويكره الآخر هذا منه، أو لأن تختلف نظرة الزوجين بشأن كيفية تربية الأبناء. يقضى الزوجان سنوات طويلة ويبذل كل منهما جهداً هائلاً لمحاولة تغيير الزوج الآخر رغم أن خلافاتهم الكبرى بشأن القيم وكيفية رؤية العالم هي أشياء لا تغير. أما الأزواج السعداء، فإنهم يعرفون هذا ويقبل كل منهما زوجه "كما هو".

### الزيجات السعيدة يتحلى الزوجان فيها بالانفتاح والصراحة

الحقيقة أن الكثير من الزيجات الناجحة تتضمن الكثير من المشاكل "المخفية". في الكثير من الزيجات، يهرب الزوج لمشاهدة التليفزيون إذا حدثت مشادة مع زوجته، وتهرب الزوجة إلى التسوق كنوع من العلاج، وبعد ساعتين تكون المشادة قد انتهت ويسعد الزوجان برؤية كل منهما الآخر من جديد. يظل الكثير من العلاقات الزوجية ثابتاً قوياً دون التفليس عن المشاعر العميقه.

### اختلاف الجنسين مشكلة كبيرة في الحياة الزوجية

يقول "جوتمان" إن حقيقة أن الرجال من المريخ والنساء من الزهرة قد تؤثر على المشاكل الزوجية، ولكنها لا توجد هذه المشاكل، حيث قال ٧٠٪ من الأزواج إن صداقتهم القوية مع أزواجهم كانت العامل الحاسم في سعادتهم دون الالتفات إلى اختلاف الجنسين أو أي شيء آخر.

## توقع وقوع الطلاق

بعد سنوات كثيرة من البحوث، يزعم "جوتمان" زعماً مذهلاً بقدرته على توقع وقوع الطلاق بين الزوجين أو استمرارهما معًا بنسبة دقة ٩١٪ بعد أن يلاحظهما لمدة خمس دقائق فقط.

لا يقع الطلاق بين الزوجين نتيجة للمشادات، بل نتيجة للطريقة التي يتجادل كل منهما مع الآخر - كما يقول "جوتمان" الذي استطاع من خلال مشاهدته ساعات لانهائية من الأفلام الم Osborne لآزواج يتعاملون مع بعضهم أن يحدد عدة دلائل على وقوع الطلاق إن آجلاً أو عاجلاً.

ومن تلك الدلائل:

### البدايات القاسية

تسم المناوشات الزوجية التي تبدأ بالسخرية، أو التهكم، أو الازدراء بما يطلق عليه "جوتمان" اسم "البدايات القاسية". ما يبدأ بدأية سيئة ينتهي نهاية سيئة.

### الانتقاد

هناك فارق بين الشكوى - والتي تشير إلى سلوك محدد وقع من أحد الزوجين - وانتقاد الزوج صاحب السلوك.

### الاحتقار

وهو يضمن أية صورة من صور السخرية، أو النظر بجانب العين، أو الاستهزاء، أو إطلاق الأسماء القبيحة على الزوج لإشعاره بالضيق. ومن أسوأ صور الاحتقار، والتي غالباً ما تمثل في السؤال: "وماذا يمكنك أن تفعل؟".

### الدافعية

وهي محاولة إشعار أحد الزوجين لزوجه بأنه هو المشكلة، وكما لو لم يكن من يستخدم أسلوب الدافعية قد أسيهم في المشكلة بأية صورة.

### التبلد

التبلد هو "تجاهل" أحد الزوجين ما يحدث لعدم قدرته على قبول الانتقاد، أو الازدراء، أو الدافعية؛ لأن هذا التبلد يقلل شعوره بالألم. يقول "جوتمان" إن الرجال هم من يتبلدون في ٨٥٪ من الزيارات. نظراً لأن الرجل أقل تعافياً من الضغوط من المرأة، فإن الاحتمال أن يتمثل رد فعله على الصراع في صورة نفمة أكبر مصحوبة بمحاولة الانتقام، أو أن يتبنى توجه "لا يهمني هذا".

أما النساء، فإنهن يُجدن تهدئة أنفسهن بعد الموقف الضاغط، وهو ما يفسر أيضاً المحاولة شبه الدائمة من النساء لإثارة المشاكل في العلاقة الزوجية ومحاولات الرجال تجنبها.

## الغمر

الصورة المعتادة للـ "غمر" هي تعرض أحد الزوجين لهجمات لفظية مكثفة من زوجه. إننا نحن البشر عندما نتعرض لهجوم يزيد نبض القلب، وضغط الدم، وإفراز الهرمونات لدينا - بما في ذلك هرمون الأدرينالين - مما يجعل أجسامنا تستشعر الهجوم اللفظي كما لو كان هجوماً على الجسم يشكل مسألة حياة أو موت. يقول "جوتمان" إن الاستجابة واحدة "إذا كان نواجه حيواناً مفترساً، أو زوجة تسأل زوجها بازدراء عن سبب عدم تذكره وضع غطاء قاعدة الحمام بعد استعمالها". وعندما يزداد الغمر، يرحب كلا الزوجين فيتجنب الشعور الناتج عنه، مما ينبع عنه الانفصال العاطفي بينهما.

## فشل محاولات الإصلاح

لا يستطيع الأزواج التمساء أن يوقفوا المجادلات الحادة بينهما بأن يقول أحدهما مثلاً: "مهلاً، إنني بحاجة للهدوء"، أو بتلطيف حدة الحديث لمنع تصاعد الصراع، أما الأزواج السعداء فيتمتنون بهذه القدرة الحيوية.

وهذه الدلائل في حد ذاتها لا تؤدي بالضرورة إلى الطلاق، ولكنها إذا حدثت على مدار فترة طويلة، فمن المحتمل أن ينتهي الزواج. ويصف "جوتمان" الدفاعية، والتبلد، والانتقاد، والإزدراء بأنها "معاول الهمم الأربعية" .. حيث تؤدي إلى سيطرة المشاعر السلبية ببطء على المشاعر الإيجابية حتى تصل السعادة الزوجية لدرجة من الانحدار تصبح العلاقة معها مؤلمة للغاية. وعندئذ ينفصل الزوجان عاطفياً، ويكتفان عن محاولة إيجاد الحلول، ويبدا كل منهما في حياة مستقلة عن حياة الآخر رغم معيشتهما تحت سقف واحد. وعند هذه المرحلة، يبدأ أحد الزوجين أو كلاهما في البحث عن الاهتمام، والدعم، والرعاية في مكان آخر، فتشتد العلاقات غير الشرعية التي يصفها "جوتمان" بأنها عادة ما تكون دليلاً على حياة زوجية محضررة وليس سبباً لها.

## ما يجعل الحياة الزوجية سعيدة

يدور معظم مبادئ "جوتمان" بما يجعل الحياة الزوجية سعيدة حول عامل واحد، وهو: الصداقة التي تجعل كلا الزوجين يسود بينهما الاحترام المتبادل والاستمتاع بصحبة كل منهما للأخر. الصداقة بين الزوجين تؤدي إلى حالة من الرومانسية وتقلل العدوانية أيضاً، فما دام الزوج يجد "حبًّا واعجاباً" بزوجه، فيستطيع دائماً إنقاد علاقته به. أما غياب الحب والإعجاب، فإنه يوجد فرصة لتقرر أحد الزوجين من الآخر الذي يعبر عنه أثناء شجاره معه، والتقرز سُم العلاقة الزوجية. ويرى "جوتمان" أن هدف الزواج "معنى مشترك"، أي أن يدعم كل زوجة أحلام زوجه وأماله، وأن الزواج يسير في الطريق الخطأ إذا ضحى أحد الزوجين بما يريده حتى يُسعد زوجه؛ لأن الصداقة الحقيقية تقوم بين نظراء متماثلين.

ويرتبط بهذه المسألة المحووية للصداقة الاحتياجات التالية:

تعرف على عالم زوجك، وأظهر اهتمامك به لدى الأزواج في الزيجات القوية "لأزواجهم؛ أي يتواصلون مع مشاعرهم ورغباتهم، ويعرفون الأشياء الأساسية عنهم مثل أصدقائهم. وفي غياب مثل هذه المعرفة فإن وقوع حادث كبير في حياة الزوجين مثل ميلاد طفلهما الأول من المحتمل أن يضعف العلاقة لا أن يقويها.

### توجه نحو زوجك

يقول "جوتمان" إن الزوجين يستطيعان الحفاظ على الرومانسية بينهما حتى أثناء حواراتهما الحادة، ولا يتعرض الزواج للخطر إلا عندما يكتفى أحد الزوجين عن معرفة الآخر (التباعد). ورغم أن بعض الأزواج يعتقدون أن الأمسيات الحالية، أو الإجازات قد تجلب السعادة لحياتهم الزوجية، فالحق أن مظاهر الاهتمام اليومية البسيطة التي يبديها الزوج لزوجه (توجهه نحوه) هو المهم.

### لا تكون صلباً

النساء منفتحات للتاثير بأزواجهن بحكم طبائعهن، ولكن الرجال يجدون صعوبة في التأثير بزوجاتهم. ومع ذلك، فعادة ما تكون الزيجات الناجحة هي تلك الزيجات التي يستمع فيها الزوج إلى زوجته، ويهتم بآرائها ومشاعرها. إن الزيجات الأكثر استدامة، والأفضل هي تلك القائمة على المشاركة في السلطة.

### تعليقات ختامية

عندما تعرف "ما يجعل الزواج ناجحاً" بصورة علمية، فإنك تصبح في وضع أفضل لتحسين علاقتك الزوجية وحمايتها من الفشل. من المحتمل أن نظل لمدة خمسين عاماً قادمة نعاود النظر في دهشة لتساءل عن مدى ضعف معرفة الشخص العادي بردود أفعاله البدنية والنفسية للصراع، وكيفية تعامله مع علاقاته بوجه عام. ومن العجيب أن لدى العلم الكثير مما يعلمه لنا عن هذه الأشياء - الحب، والرومانسية، والصداقـة - بما يجعل حياتنا تستحق أن نحياها.



## الفصل الرابع والعشرون

"جون إم. جوتمان"

"جوتمان" أستاذ متخصص في جامعة واشنطن التي بدأ العمل بها عام 1986 . وقد ألف أكثر من مائة مقال علمي، والعديد من الكتب منها: *A Couple Guide to Communication* (1979)، و *Raising an Emotionally Intelligent Child* (1993)، و *What Predicts Divorce* (1996)، و *The Mathematics of Marriage* (2001)، و *The Relationship Cure* (2003).

ويقدم معهد "جوتمان" الذي أسسه هو وزوجته "جولي شوارتز جوتمان" التدريب للمهنيين والعائلات. وقد أصبح معهد "جوتمان" لبحوث الأسرة - الذي تلقى التمويل من المعهد القومي الأمريكي للصحة العقلية على مدار خمسة عشر عاماً - حالياً جزءاً من هيئة مستقلة هي معهد بحوث العلاقات.

. والمؤلفة المشاركة في الكتاب "نان سيلفر" رئيسة تحرير مساعدة في مجلة *Parents*

١٩٥٨

## طبيعة الحب

"إن القليل الذي نعرفه عن الحب لا يتجاوز الملاحظة البسيطة، والقليل الذي نكتبه عنه كتب الشعراء والروائيون أفضل منه، ومع ذلك فالملهم هو حقيقة أن علماء النفس يقل اهتمامهم بصورة متزايدة بذلك الدافع الذي يسود حياتنا بالكامل؛ فعلماء النفس - أو مؤلفو الكتب الأكاديمية منهم على الأقل - لا يقتصرؤن على عدم إبداء اهتمام بأصل الحب والعاطفة وتطورها فحسب، بل يبدو أنهم لا يدركون وجودهما أصلاً".

### الخلاصة

التواصل البدني الحميم في الطفولة هو أساس للصحة العقلية للراشدين.

#### المثيل

"ستانلى ميلجرام": إطاعة السلطة ص ٢٢٦

"جان بياجيه": اللغة والتفكير عند الطفل ص ٢٥٢

"ستيفن بينكر": اللوح الأبيض ص ٢٥١

"بي. إف. سكينر": ما وراء الحرية والكرامة ص ٣٠٤

## هارى هارلو

فى عام ٨٥٩١، انتُخب "هارى هارلو" الباحث فى الحيوانات العليا رئيساً للجمعية الأمريكية لعلم النفس، وفى نفس العام زار مدينة واشنطن، حيث تقدّم الجمعية اجتماعها السنوى ليقدم ورقة بحثية عن تجاربها الأخيرة على القرود.

وفي خمسينيات القرن الماضى، كان علماء النفس السلوكيون يسيطرؤن على الجمعية الأمريكية لعلم النفس، والذين كانت تجاربهم الكثيرة على فئران المعامل تستهدف إظهار مدى سهولة تشكيل البيئة المخ الحيوانات الثديية. أما "هارلو"، وزوجته "مارجريت"، فقد عارضا القاعدة الثابتة بدراساتهم للقرود التي كانوا يعتقدان أن دراستهما لها ستمنحهما أفكاراً أكثر دقة عن السلوك الإنساني. ورفض "هارلو" - الذى كان مباشراً فى حديثه أياً - استخدام مصطلحات مثل "الالتقريبية" عندما كان يتحدث عن الحب، حيث قال لحضور المؤتمر:

"الحب حالة تبعث على العجب، وعميقة، ورقية، ولها مردودها. ونظرًا لطبيعته الحميمة الالصيقية؛ فإن البعض يعتبر الحب موضوعاً لا يناسب البحث التجريبى، ومع ذلك فإن آلية مشاعر لدى البشر يمكن بحثها تجريبياً؛ لأن مهمتنا كعلماء نفس هي أن نحلل كل جوانب السلوك لدى الإنسان والحيوان إلى مكوناتها المتغيرة. وفيما يخص الحب أو العاطفة، فقد فشل علماء النفس في هذه المهمة".

وتقول المدرسة السلوكية فى علم النفس إن ما يحرك البشر هو دوافعهم الأساسية مثل الجوع، والعطش، والألم، والجنس، وأن الدوافع الأخرى - بما فيها الحب والعاطفة - دوافع ثانوية، وبذلك فقد قلل أتباع هذه المدرسة من قيمة الحب فى تربية الأطفال لصالح "التدريب"، ولم يكن هناك إدراك كبير فى ذلك الوقت لما نعرفه حالياً من أهمية التواصل البدنى مع الأطفال الرضع. وقد قلبت ورقة "هارلو" البحثية، والتى كانت بعنوان "طبيعة الحب" كل ذلك التوجه رأساً على عقب، فقد أدى تأكيد البحث على رفض اعتبار الحب مجرد "دافع ثانوى" إلى أن أصبح ذلك البحث واحداً من أهم البحوث النفسية على الإطلاق.

### ال الطعام، والشراب، والحب

وقد اختار "هارلو" العمل على صغار القرود؛ لأنها أكثر نضجاً من الأطفال الرضع، وأوضح أنه لا يوجد إلا اختلاف بسيط بينها وبين الأطفال الرضع من حيث كيفية رضاعتها، وتشبيتها بأمهاتها، واستجابتها للعاطفة، بل وسمعوا ورؤيتها، واكتشف أن طريقة التعلم، بل وكيفية استشعار الخوف والإحباط متشابه بين الاثنين.

ولاحظ أن غياب تواصل هذه القرود مع أمهاطها يجعلها أكثر تعليقاً بتشكيلات قماشية (والتي لم تكن بالوسائل القماشية التي كانت تقطن أرضية الأقفاص الصاببة. وعند إزالة تلك الوسائل على فترات منتظمة لوضع وسائل جديدة كانت صغار القرود تمر بنوبات غضب. وقد لاحظ "هارلو" أن رد الفعل هذا كان أشبه بتعلق الأطفال الصغار بوسادة أو بطانية أو دمية معنية. ومن المذهل أن البحث قد كشف عن أن صغار القرود التي نشأت في أقفاص لا توجد بها تشكيلات قماشية تتعلق بها قلت فرص بقائتها على قيد الحياة لأكثر من خمسة أيام. وكان يبدو أن وجود أشياء تتثبت بها القرود مسألة إحساس بالراحة فحسب، ومع ذلك فقد كانت تلك الأشياء عاملاً مهمّاً فيبقاء تلك القرود الصغار على قيد الحياة في حالة غياب أمهاطها.

وكان تقسيم السلوكيين لهذا أن الرضع - سواء كانوا قروداً أو بشراً - يحبون أمهاطهم بسبب الغداء بإرضاعهن لهم؛ فالطعام حاجة أساسية والأمهات تشعّنها لهم. ولكن ما رأه "هارلو" مع التشكيلات القماشية جعله يتساءل إن كان الرضع يحبون أمهاطهم لشيء آخر غير اللبن الذي يمنحنه لهم كالدفء والعاطفة مثلاً، وأنه ربما كان الحب حاجة أساسية مثل الطعام والشراب.

### الأمهات القماشية والأمهات الحديدية

وحتى يتحقق "هارلو" من مدى صحة هذه الفرضية، فقد صنع هو وفريقه "أمهات بديلة" من الخشب المغطى بقماش ناعم، وبها مصباح كهربائي لتوفير الدفء، وصنع "أمهات" أخرى من شبك حديدي فقط. وكانت الأم القماشية هي التي تقدم اللبن لأربعة قرود حديثة الولادة، بينما لم تكن الأم الحديدية تقدم اللبن في حين كان العكس صحيحًا مع قرود أخرى حديثة الولادة. أظهر البحث أن القرود قد فضلت التواصل البدنى مع الأم القماشية الناعمة رغم أنها لم تكن تدر لبنًا.

وقد نقضت هذه النتيجة الحكم التقليدية من أن الرضع مهمّون لحب أمهاطهم مجرد أنهن يمنحنهن اللبن؛ وبذلك يشعّن حاجتهم للبقاء على قيد الحياة، حيث بات من الواضح أن القدرة على الإرضاع لم تكن العامل الأساسي لدى القرود، بل كان المهم التواصل البدنى، أو "حب الأم". وقد تماهى "هارلو"، فاقترح أنه ربما كانت الوظيفة الأساسية لعملية الإرضاع هي ضمان التواصل البدنى بين الأم والرضيع؛ وذلك لأن العلاقة المحبة كان من الواضح أنها حيوية لبقاء الرضيع على قيد الحياة، حيث قال إنه بعد الفطام تظل الرابطة موجودة.

### الحب أعمى

لأن الرضع يهربون لأمهاتهم ويتشبّثون بهن كلما لاح لهم خطر أو خوف؛ فقد أراد "هارلو" أن يرى إن كان هذا سيحدث للقرود الرضع مع أمهاطها القماشية أو المعدنية، فوجد أن القرود تهرب إلى الأم القماشية بغض النظر عن مدى "إرضاعها" لها. وحدث نفس الشيء عندما وضع القرود في غرفة غير مألوفة لها وبها مثير بصري جديد، فوجد أنها تهرب إلى الأمهات القماشية.

واكتشف "هارلو" أيضاً أن القرود التي فُصلت عن أمهاطها البديلات لفترات طويلة (خمسة أشهر) ظلت تصدر نفس الاستجابة تجاهها إذا أتيحت لها الفرصة لذلك. إن الروابط - إذا

تكونت - تصبح عالية المقاومة لعوامل النسيان. بل واكتشف أن القرود التي تربت في ظل غياب أية أم - فعلية أو بديلة - شعرت بالارتباك والخوف ليوم أو يومين عند وضعها مع أمهات فماشية، ثم ذهبت إليها لتدفئها وللبحث عن إقامة علاقة معها، وبعد فترة بدأت هذه القرود تصدر نفس السلوكيات التي تصدرها القرود التي ظلت بصحبة أمهات بديلة طوال الوقت. وفي تنويع على هذه الدراسة تمت تهيئه بعض هذه الأمهات البديلات حتى تتحرك وتكون أكثر دفأً، فكانت النتيجة أن أصبحت القرود الصغيرة أكثر ارتباطاً بها، بحيث أصبحت تتشبث بها لدد وصلت إلى ثمانى عشرة ساعة يومياً.

هل كانت وجوه الأمهات البديلة، أم عيناه الكبيرةتان المدهونتان، أم أفواها هو ما أشعّ الحب إلى القرود الصغيرة؟ كانت إحدى الأمهات التي استعان بها "هارلو" في تجاربها ذات رأس عبارة عن كرة من الخشب ليس بها أية ملامح للوجه، وقد أقام قرد صغير رابطة معها لمدة ستة أشهر. وبعد ذلك تم وضع أمين خشبيتين ذواتي أوجه، فما كان من القرد إلا أن أدار وجهيهما حتى لا يراهما - أي كما اعتاد أن يرى أمه! وهنا أيضاً توضّح تجربة "هارلو" أن المهم في حميمة العلاقة بالأم هو الرابطة القوية بها بغض النظر عن شكلها أو حتى عدم فاعليتها في التعامل مع أبنائهما. ولم يكن "هارلو" يمزح عندما كتب يقول: "الحب أعمى"، حيث اكتشف أنه ليس هناك اختلاف في نوعية الأمومة التي تقدمها الأم البديلة عن تلك التي تقدمها الأم الحقيقية، حيث كان من الواضح أن ما يحتاج إليه القرود الصغار هو مجرد "شكل للأم" حتى ينموا نمواً صحيحاً سعيداً.

### الحقيقة تكشف

ومع ذلك، فقد اتضح أن هذا التقييم متعجل، حيث لاحظ "هارلو" أنه عندما كبرت القرود التي رياها بهذه الطريقة كان لديها الكثير من المشاكل، فلم تكن تصدر ردود أفعال طبيعية بل تمثلت ردود أفعالها في التقلب بين التعلق المتتشبث، والعدوان المدمر - والمتمثل في إيذاء أجسامها، أو بعثرة قصاصات الورق أو القماش - وأنها حتى بعد أن كبرت، ظلت تتتشبث بالأشياء الناعمة، ولم تكن تميز بين الجمادات والكائنات الحية. ورغم أن هذه القرود كانت تستطيع إظهار العاطفة تجاه القرود من الجنس الآخر، فلم يستطع التزاوج منها إلا القليل، بل ومن تزاوج منها وأنجب لم يستطع تقديم الرعاية المناسبة لأبنائه. من الواضح أن عدم وجود الاستجابة الطبيعية من أمهاهات المزيفات، وعزلة هذه القرود عن غيرها قد جعلها ضعيفة التوافق الاجتماعي؛ فلم تكن لديها فكرة بالسلوكيات المقبولة وغير المقبولة اجتماعياً، ولم يكن لديها تصور بالأذن والمعطاء الطبيعي في العلاقات. والحق أن ما اكتشفه "هارلو" كان عالم النفس المجرى "رينيه سبيتز" قد لاحظه في أربعينات القرن الماضي، حيث قارن في دراسته الشهيره بين الأطفال الرضع الذين تربوا في بيئتين مختلفتين، حيث تربىأطفال المجموعة الأولى في بيت نظيف مرتب، ولكنه كان أشبه بعيادة بدرجة ما، أما أطفال المجموعة الثانية فقد تربوا في حضانة للرضع بأحد السجون، وهو مكان مليء بالحركة حيث يحظى الأطفال فيه بالكثير من التواصل البدني. وفي خلال عامين، كان ثلث الأطفال الذين تربوا

## الفصل الخامس والعشرون

في البيت النظيف قد ماتوا في حين أن كل الأطفال الذين تربوا في حضانة الرضع بالسجن ظلوا أحياء على مدار السنوات الخمس التالية ومن بين الأطفال الذين تربوا في البيت النظيف ولم يموتو شبًّ الكثير منهم وهم يعانون مشاكل مختلفة؛ حيث بقي عشرون منهم تحت رعاية المؤسسة التي تربوا بها، والشيء الذي صنع الفارق بين المجموعتين هو أن أمهات الرضع الذين تربوا في حضانة السجن كان مسموحاً لهم بالعناية بهم، بينما عاش أطفال البيت النظيف تحت نظام قاس يديره ممرضات متخصصات. وسواء كان سبب وفاة هؤلاء الأطفال بدنياً أو نفسياً، فقد كان سببه عدم وجود العاطفة البدنية والحب.

### تعليقات ختامية

يقول النقاد إن كل ما فعله "هارلو" هو البرهنة العلمية على ما كان معروفاً بالفطرة - أي حاجة الرضع والأطفال الصغار لإقامة تواصل بدني وانفعالي مع شخص بمثابة حاجاتهم للأكسجين. ومع ذلك، فإن مهمته البرهنة بما لا يدع مجالاً للشك على ما نعرفه بالفعل يبدو أنه دور علم النفس التجريبى، ولم يتم تغيير طريقة إدارة بيوت رعاية الأطفال، أو هيئات الخدمات الاجتماعية إلا بعد تجارب "هارلو". لقد تحول ما كان يبدو تحدياً للنظرية الشائنة ل التربية الأطفال إلى حكمة تقليدية الآن، ومن بين دلائل ذلك الاقتراح الذى كثيراً ما يقدم الآن لمن تلقى لأول مرة بأنها يجب أن تحمل ولیدها بعد الولادة مباشرة وتقربه منها.

وقد أوضح عمل "هارلو" مع القرود أيضاً ما أصبحنا الآن نعرفه عن ذكاء الحيوانات وقدرتها على المشاعر. كان "بي. إف. سكيرز" يعتقد (انظر ص ٢٦٦) أن الحيوانات ليس لديها مشاعر، ولكن القرود التي رباهما "هارلو" قد ازدهرت على الفضول والتعلم وكانت لديها احتياجات عاطفية قوية.

ورغم أن لهذه المعرفة تكلفتها؛ لأن المفارقة الكبرى للعالم الذي ساعد على تحديد "طبيعة الحب" كانت في معاملة، والتي كانت في الغالب أماكن قاسية على القرود أنفسها. ومع تقدم "هارلو" في العمر، أصبحت تجاربه أكثر قسوة؛ لذلك أصبح موضع تركيز حركة تحرير الحيوانات - ولهم الحق في ذلك - حيث اعتبر الكثيرون من شاركوا في تجاريته الأخيرة أن تلك الخبرة كانت مدمرة لمعنىياتهم.

إذا أردت معرفة المزيد عن حياة "هارلو" الشخصية - طلاقه، ووفاة زوجته الثانية، وزواجه مرة أخرى، ومشاكله مع الشراب، ونوعية تربيته لأبنائه، فاقرأ كتاب Love at Goon Park (Harry Harlow and the Science of Affection ٢٠٠٢) لمؤلفته "ديبورا بلوم". وقد استمدت المؤلفة عنوان الكتاب من اسم الشهيرة الذي كان يطلق على معمل "هارلو" في جامعة ويسكونسین، والذي كان عنوانه N. Park ٦٠٠. وقد وجده الكثيرون أن عنوان الكتاب ينطبق على "هارلو" تماماً بحسب آرائه ضد الحركة النسوية، وقلة إحساسه الشهيرة عنه، وشهرته غير الحميدة في إجراء التجارب. لقد كان "هارلو" شخصية مخيفة.

### "هارى هارلو"

ُولد باسم "هارى إسرائيل" بمدينة فيرفيلد فى ولاية أйوا عام ١٩٠٥ ، وكان فى طفولته طموحاً ذكياً مما جعله يجد لنفسه مكاناً فى جامعة ستانفورد. حصل على البكالوريوس والدكتوراه، وفى الخامسة والعشرين من عمره تم تعيينه فى جامعة ويسكونسين. وفى ذلك الوقت غير لقبه من "إسرائيل" إلى "هارلو" رغبة فى عدم تأثير حياته المهنية بلقبه. وبعد ذلك، أسس معملاً لدراسة الحيوانات العليا وعمل مع "لويس تيرمان" الباحث فى اختبار مُعامل الذكاء، ومع "أبراهام ماسلو" أيضاً.

وظل "هارلو" فى جامعة ويسكونسين طوال معظم حياته المهنية، وكان أستاذ البحث فى جورج كارى كومستوك حتى عام ١٩٧٤ . وقد رأس قسم بحوث الموارد البشرية فى الجيش الأمريكى، وحاضر فى جامعتى كورنيل، ونورثويسترن وغيرهما. وفي عام ١٩٧٢ ، حصل على الميدالية الذهبية من جمعية علم النفس الأمريكية، وانتقل عام ١٩٧٤ ليعيش بمدينة تاكسون، وليعمل أستاداً شرقياً في جامعة أريزونا.

عملت معه زوجته الأولى "كلارا ميرز" فى بحوثه على الحيوانات العليا، ولكنها طلاقاً عام ١٩٤٦ ، ثم تزوج "مارجريت كيون (مارلو)" ، ثم عاود الزواج من "كلارا ميرز" بعد وفاة "مارجريت" عام ١٩٧٠ ، وله منها ثلاثة أبناء، وأبنة. مات "هارلو" عام ١٩٨١ .

١٩٦٧

# أنا على ما يرام - أنت على ما يرام

"لا يهدف هذا الكتاب إلى تقديم معلومات جديدة فقط، بل يهدف أيضًا لتقديم إجابة عن السؤال عن سبب معيشة الناس لحياة جيدة. ربما يعرف الناس أن الخبراء لديهم الكثير من المعرفة عن السلوك الإنساني، ومع ذلك فلا يبدو أن لهذه المعرفة أثر على تعامل هؤلاء الخبراء مع الشراب، أو حياتهم الزوجية المنهارة، أو أبنائهم سيني التوافق".

"عندما ندرك الأوضاع والألعاب تبدأ حرية رد الفعل في الظهور كاحتمال حقيقي".

## الخلاصة

إذا ازدمنا وعيًا بردود أفعالنا الفطرية، وأنماطنا السلوكية،  
فسوف تصبح حياتنا حرة فعلاً.

## المثيل

"إيريك بيرن": ألعاب تلعبها الناس ص ٢٦

"آنا فرويد": الآنا وأآليات الدفاع ص ١٢٤

"كارين هورني": صراعاتنا الداخلية ص ١٨٠

## توماس إيه. هاريس

إن تمثيل محتوى كتاب أو مضمونه في المسلسلات التليفزيونية الاجتماعية يدل على أنه من الكتب المهمة. في إحدى حلقات المسلسل *Seinfeld*, يفتح بطل المسلسل "شاينفيلد" باب شقته ليجد "جورج كوستانزا" - الميؤوس منه أبداً - متمدداً على أريكة ويقرأ كتاب *"أنت على ما يرام"* - أنت على ما يرام. وكان "جيри شاينفيلد" يرى أن قراءة كتاب في مساعدة الذات ذى عنوان سخيف دليل آخر على أن صديقه ضائع ضياعاً كاملاً.

والحق أن كتاب *"أنت على ما يرام"* - أنت على ما يرام كان كتاباً شهيراً في فترة الظرفرة في كتب علم النفس الشعبية أثناء السبعينيات والثمانينيات من القرن الماضي. وكان الطلب على الكتاب مرتفعاً، ولا يزال حتى الآن يجلس متربعاً بين أهم الكتب في علم النفس لمبيعاته التي تجاوزت العشرة ملايين نسخة. ولكن ما الذي توضحه أرقام مبيعات كتاب؟ لقد بيع الكثير من الكتب التافهة في تلك الفترة، ولكن ما ميز كتاب *"أنت على ما يرام"* - أنت على ما يرام هو أنه لا يزال يقرأ ويستخدم حتى الآن.

### عائالتكم العقلية: الأب، الراشد، الطفل

حتى ندرك سبب نجاح كتاب "هاريس": فلا بد أن نقرأ كتاب *"ألعاب تلعبها الناس"* (انظر تعليقاً عليه ص ٣٠) من تأليف ناصحه "إيريك بيرن"، حيث جعل "هاريس" كتاب "بيرن" أساساً لكتابه، ولكنه بدلاً من أن يحل الألعاب التي تلعبها الناس، فقد ركز على فكرة "بيرن" عن الأصوات الثلاثة الداخلية التي تتعدد إلينا طوال الوقت في صورة الشخصيات النمطية: الأب، والراشد، والطفل. إننا جميعاً لدينا (بيانات) بالأب، والراشد، والطفل توجه أفكارنا وقراراتنا، وقد كان "هاريس" يعتقد أن تحليل الصفقات سيحرر الراشد - أو الصوت المعتقل.

إن صوت الراشد يحررنا من الطاعة التي لا تتضمن تفكيراً (الطفل)، أو العادات المتأصلة لدينا والتحيز (الأب)، وينحنا حرية الإرادة. يمثل الراشد الموضعية التي جعلت سقراط يقول: "الحياة التي لا نفحصها لا تستحق منا أن نعيشها". إنه الصوت المعقل الأخلاقي الذي يجعلنا ننمو، ونراجع بيانات الطفل أو الأب لنرى إن كانت تناسب موقفاً معيناً. قد نشعر بالرغبة في ثورة عارمة عندما يتأخر موظف الاستقبال في فندق فحص حجزنا، ومع ذلك فإن صوت الراشد لدينا يجعلنا نقرر أن نقبل هذا مؤقتاً، ونحن نعرف أنه من الأفضل أن نظل هادئين إن كان لدينا حل إيجابي.

ويدرج "هاريس" في كتابه الكثير من الأمثلة، والنماذج لحوارات توضح أناساً وهم يمارسون نمط الطفل أو الأب موضحاً مدى صعوبة التحرر من العنصرية أو أي نوع من أنواع التحيز عندما لا نرى الأنماط التي نعمل من خلالها.

### متطلبات أن تكون "على ما يرام"

ما المعنى الحقيقي لجملة عنوان الكتاب "أنا على ما يرام - أنت على ما يرام"؟ لقد لاحظ "هاريس" أن الأطفال - ونتيجة لضعف قوتهم مقارنة بالراشدين - يقولون لأنفسهم: "أنا لست على ما يرام، بينما أنت - ولأنك كبير راشد - على ما يرام". إن كل طفل يتعلم هذا، حتى إن كان يحظى بطفولة سعيدة، وينتقل الكثيرون من الراشدين إلى هذه الحالة عندما يموت والداهم، ثم يواصلونها بطريقة معكوسة مع أبنائهم. ومع ذلك فالأخبار الجيدة هنا هي أننا عندما نعرف أن هذه الحالة نتيجة قرار، فإننا نستطيع أن نحل محلها حالة هادئة محبة للذات.

إننا لسنا في حالة دائمة من "أنا على ما يرام - أنت على ما يرام"، فربما شعرنا بها في مناسبة معينة، ولكنها لا بد أن تكون قراراً واعياً (وليس مجرد شعور) يستند إلى ثقة في الناس بوجه عام إذا أردنا أن تكون حالة راسخة لدينا بدرجة من الدرجات. إنها قبول كامل لذواتنا وللآخرين. وفي هذه الحالة نزداد قدرة على تجاوز السلوكيات الناتجة عن حالة الطفل أو الأب لدى الآخرين حتى لو كانت هذه السلوكيات تسبب لنا الضيق، ونصل لمرحلة لا تتوقع عندها أن تجعلنا كل صفة سعداء لمعرفتنا أن "أنا على ما يرام - أنت على ما يرام" حالة صحيحة حتى إن لم نجد دلائل عليها.

وسواء أطلقت على هذه الحالة الأنا الأعلى، أو الرشد، أو "الذات العليا" - بلغة مذهب العصر الجديد، فإن استعدادنا للسماع لأصواتنا الداخلية الناضجة بأن تكون لها المقدمة جزء من تطورنا كبشر. ويقدم لنا كتاب "أنا على ما يرام - أنت على ما يرام" مفتاحاً للخروج من السجن العقلي الذي قد لا نعرف أصلاً أنها نسكته. غالباً ما يكون من الأكثر إرضاً، والأسهل بالتأكيد أن تلعب العاباً، أو نتخد موقفاً دفاعياً، أو نلجأ للتحيزات، وفي مجتمعنا الحالى من الممكن أن يعتبرنا الناس ناجحين رغم أننا نظل في حالة الطفل على مدار حياتنا، وبفعلنا ذلك فإننا نعتبر الآخرين أشياء يمكن أن تساعدنا على تحقيق أهدافنا أو تعرض طريق تحقيقها. أما الناجحون فعلاً - وعلى التقىض - فإنهم يعتبرون الآخرين مساوين لهم، وأنهم يستطيعون أن يتعلموا منهم أشياء مهمة.

### تعليقات ختامية

رغم أن كتاب "بيرن" عن تحليل الصفقات قد يكون الكتاب الأفضل، فقد حقق كتاب "أنا على ما يرام - أنت على ما يرام" مبيعات هائلة، ومن الأسباب الرئيسية لذلك النجاح هو استخدامه لأطر سهلة الفهم لحالات الأب، والراشد، والطفل. وربما بدت مصطلحات الكتاب بها بعض الحق، ولكن الحق أنها تتواءز مع ثالوث الأنا الأعلى، والأنا، والهو لدى فرويد، وهي العناصر

الأساسية التي قدمها "فرويد" لفهم السلوك الإنساني. ورغم أن هذا الكتاب من فئة كتب علم النفس التي يستطيع القارئ العادي فهمها، فإن "هاريس" لم يحاول المبالغة في التبسيط فيه حتى يرضي الجميع، حيث اقتبس بحرية من مقولات "إيمرسون"، و"ويتمان"، و"أفلاطون"، و"فرويد" مفترضًا أن القارئ إن لم يكن يعرف شيئاً عن هذه الرموز الكبيرة، فإنه ينبغي أن يعرف عنها شيئاً بالتأكيد.

ورغم أن مصطلح تحليل الصفقات سيظل غير مستساغ أو شعبي الاستخدام، فإن قيمته الحقيقة تكمن في أنه جعلنا ندرك أنماطنا السلوكية السلبية - اللاواعية في العادة، وإذا أخذنا في الاعتبار طبيعة تحليل الصفقات التي "يمكن للمرء أن يكتشفها بنفسه"، فإن الفالبية من المشتغلين بعلم النفس لم يفسروا له مجالاً كبيراً، ومع ذلك فقد أصبح تحليل الصفقات جزءاً من الأدوات التي يستخدمها علماء النفس والمعالجون النفسيون الذين يبحثون عن أساليب عملية ممكنه التطبيق لإحداث التغيير.

والأكثر من ذلك أن تحليل الصفقات قد وجد طريقه إلى الكتابات الأدبية، حيث يعترف "جيمس ريدهيلد" بأن "هاريس"، و"بيرن" قد تركا أثراً هائلاً على تأليف كتاب من بين أعلى الكتب مبيعاً في تسعينيات القرن الماضي وهو "The Celestine Prophecy". إن "دراما السيطرة" التي تشارك فيها شخصيات الكتاب الباحثة عن التحرر منها تعتمد اعتماداً أساسياً على الألعاب والأوضاع في تحليل الصفقات، ويعتمد بقاء شخصوص الكتاب - بل وتطور الجنس البشري بكامله - على قدرتهم على تجاوز هذه الاستجابات الآلية.

### "توماس هاريس"

ولد "هاريس" في تكساس، والتحق بكلية الطب بجامعة تمبلي في فيلادلفيا، وفي عام 1942 بدأ تدريبه على العلاج النفسي في مستشفى سانت إليزابيث بمدينة واشنطن. وعمل معالجاً نفسياً في القوات البحرية الأمريكية لمدة سنوات، وكان في بيرل هاربر عندما تعرضت للهجوم الياباني. ترقى "هاريس" حتى أصبح رئيس قسم العلاج النفسي في البحرية الأمريكية.

وبعد انتهاء الحرب، عمل بالتدريس في جامعة أركانساس لمدة، وكان من كبار مدیري الصحة النفسية بها. وفي عام 1956، بدأ ممارسة العلاج النفسي في عيادته الخاصة بمدينة ساكرامنتو في كاليفورنيا، وكان مدير الجمعية الدولية لتحليل الصفقات.

١٩٥١

## المؤمن الحقيقي

"الحركات الجماهيرية الجديدة لا تجذب إليها الأتباع وتبقيهم بها بسبب مبارئها وما تقدمه من دعوة، بل بسبب تقديمها ملجاً يحمي أتباعها من القلق، وعمق الوجود الفردي، وخلوه من المعنى والمغزى".

"عادة ما تنتهي الحركات الجماهيرية بفم أتباعها في الأمل في المستقبل وتسلب منهم بهجة الحاضر، ومع ذلك فلن المحظيين يرون أن الحاضر سيئ، وأن ما يقدمه من راحة وتمتع لا يجعله مثاليًا، ولا يمكن لأى محتوى أو راحة أن تظهر في عقول هؤلاء إلا من خلال الأمل".

### الخلاصة

ترك الناس أنفسها للقضايا الكبرى حتى تتحرر من مسؤوليتها عن حياتها، وتهرب من تفاهة الحاضر وبؤسه.

### المثل

"ناثانيل براند": علم نفس تقدير الذات ص ٤٨

"فيكتور فرانكل": إرادة المعنى من الحياة ص ١١٨

## إريك هوفر

إذا كنت تعرف شخصاً انضم لجماعة سرية، أو غير دينه، أو ألقى بنفسه بالكامل في حركة سياسية - وبدا فاقداً لهويته أثناء ذلك - فإن هذا الكتاب يقدم لك فكرة عن كيفية حدوث ذلك. إن كتاب المؤمن الحقيقي: أفكار حول طبيعة الحركات الجماهيرية من تأليف مؤلف هو "إريك هوفر" - وكانت وظيفته الأساسية الشحن والتغريب في ميناء سان فرانسيسكو - هو نظرية في الحركات الجماهيرية، وقدرتها على تشكيل العقول، وهو يوضح لنا كيف يؤدي الخواص الروحي بالناس إلى التحرر من هوياتها الثابتة حتى تصبح جزءاً من شيء أو ظاهرة أعظم وأكثر مجدًا. وللكتاب معنى خاص لنشره وتأليفه في عشية الحرب العالمية الثانية إذ أخذنا في الاعتبار الخراب الذي أحقته حركة واحدة - النازية - بأوروبا، ولكنه كتاب لا يقتصر على زمان معين من خلال ملاحظاته لعلم نفس الهوية الجماعية، وسبب استعداد الناس - بل ورغبتها - في الموت من أجل قضية ما. إن كل ما كتبه يمكن أن ينطبق بالكامل على الإرهابيين، والانتخاريين في عالم اليوم. لذلك فرغم أن عمر كتاب المؤمن الحقيقي يتجاوز نصف قرن، فإنه يرتبط بعصرنا بصورة أكبر من ارتباطه بأي عصر.

### الرغبة في التحول

لماذا تتمتع الحركات الجماهيرية بما تتمتع به من قوة؟ يجيب "هوفر": "الأنها مليئة بالحماس". عادة ما تتمتع الحركات السياسية القوية بحماس دينى لها، "وقد كانت الثورة الفرنسية بمثابة دين جديد فعلاً، ولكنها استبدلت بقوانين، وطقوس، وشعائر الدين قوانين، وطقوس، وشعائر مخصصة للدولة، وينطبق نفس هذا الوضع على الثورة البلشفية والنازية. إن المطرقة والسندان، والصلب العقوف لا تختلف كرموز عن الصليب العادى" - كما يقول "هوفر".

ومن يمثلون قيادات المراحل الأولى لأية حركات ثورية يبحثون عن تغيير كبير وشامل في حياتهم، وهذا هو ما يعرفه زعماء الحركات الجماهيرية: لذلك يفعلون كل ما في وسعهم حتى "يحفزوا الأمل الهائل ويشجعواه". إنهم لا يعدون بتغيرات تدريجية متمهلة، بل بتغيير شامل في حياة الشخص المؤمن بالثورة وجوده بالكامل.

عادة ما ينضم الناس للمؤسسات بحثاً عن مصالحهم الخاصة - حتى يترفوا أو يستفيدوا بصورة من الصور - أما من ينضمون للحركات الثورية فعلى النقيض، حيث ينضمون لها "حتى يخلصوا من ذات لا يريدونها لأنفسهم". إن لم تكن سعاداء بهوياتنا، فهذا لا يهم في الحركات الكبرى؛ لأن الهوية الفردية غير مهمة فيها مقارنة بالـ "قضية المقدسة" الكبرى التي تحاول الحركة نصرتها. إن الحركات الثورية تقدم الكبرياء، والهدف، والثقة بالنفس لمن كانوا يعنون

من الإحباط وانعدام المعنى في حياتهم. كتب "هوفر" يقول: "إن الإيمان بقضية مقدسة بديل معقول لفقدان الإنسان إيمانه بذاته". ومع ذلك، فالفارق أن الرغبة في فقدان ذلك الشعور بالتفرد يؤدي إلى تقدير هائل للذات وشعور بالقيمة.

### مرشحون آخرون

ومن غير هؤلاء معرض للانضمام للحركات الجماهيرية ؟ يقول "هوفر" في الفصل الذي يخصصه عن المنضمين المحتملين للحركات الجماهيرية إن القراء فقرًا مدققًا ليسوا مرشحين جيدين، فإنهم راضون عن بقائهم أحياء بدرجة أكبر من تفتح عيونهم على أشياء أكبر. يقول "هوفر": "يزداد الشعور بالإحباط عندما يكون لدى الإنسان شيء ويريد المزيد بدرجة أكبر من زيادته عندما لا يكون لديه أي شيء ويريد بعض الشيء، حيث يقل شعور الإنسان بالرضا عندما يفتقر للعديد من الأشياء عنه عندما لا يفتقر إلا الشيء واحد".

وينضم الناس للحركات الجماهيرية بحثاً عن شعور بالانتماء والرفقة - وهو شعور مفقود غالباً في المجتمعات التنافسية ذات الاقتصاد الحر. وربما شعر الناس في هذه المجتمعات بملل شديد. يقول "هوفر" إن هتلر في ألمانيا كانت تمويه زوجات بعض كبار أصحاب المصانع من لم يُعدن يستمتعن بالمسليات أو المحميات العاديّة. إن فكرة مناصرة قضية كبرى وموالة زعيم هذه الحركة ذات أثر هائل تزيّج كل شيء في طريقها من مشتّات حتى الثابتة منها مثل الأسرة والعمل. والحق أن "هوفر" قد ركز على الحقيقة المثيرة للفضول من أنه غالباً ما ينضم للحركات الجماهيرية الناس الذين لديهم فرص لامحدودة.

وفي النهاية، فإن الحركات الجماهيرية تجذب إليها أولئك الذين لا يريدون تحمل مسؤولية حياتهم، حيث كان شباب النازيين يريدون التحرر من عبء اتخاذ القرارات، وتأسيس حياة الراشدين الذي تحمله آباؤهم. ولقد صدمتهم بعد خسارة ألمانيا الحرب أنه كان يتوقع منهم أن يشعروا بالمسؤولية بما حدث؛ لأن نفس هذه المسؤولية هي ما كانوا قد تخلوا عنه للنظام الجديد.

### لماذا تموت الناس من أجل قضية؟

تعد الحركات الجماهيرية ب تقديم عالم جديد أفضل كثيراً بما يمكنها من تجاهل الحدود الأخلاقية القائمة، حيث تبرر الغاية المقدسة أو المجيدة استخدام أية وسيلة، ويفعل المؤمنون بالحركة أفعالاً شنيعة ضد غيرهم من البشر حتى يُوجدو الجنة الموعودة. ويطلب منا "هوفر" أن تكون في غاية الحرص "عندما تضيّع الأحلام والأمال في الشوارع"، فهذا عادة ما يسبق كارثة من نوع ما.

أما غير المؤمن، فإنه يرى تضحية الشهيد بذاته، أو الانتحاري الذي يفجر نفسه أمر غير عقلاني بالمرة، ومع ذلك فإذا اعتبر شخص أن حياته لا قيمة لها، وكان إيمانه بالحركة التي ينتمي لها عظيمًا؛ فإنه لن يرى الموت في سبيلها شيئاً كبيراً. ويقول "هوفر" إن الناس قبل أن تصل لهذه المرحلة تكون قد تجردت من كل شعور بالتفرد. إن الانفمار الكامل في الحركة الجماهيرية لا يجعل

الفرد ينظر لغيره كما كان ينظر إليه من قبل على أنه صديق أو أحد أفراد الأسرة، بل على أنه تمثيل لشعب، أو حزب، أو قبيلة.

ويرى المؤمن الحقيقي غير المؤمن على أنه ضعيف، وفاسد، وجبان، ومنحط. وتصور المؤمن لنقاء نيته يجعله يفعل أي شيء باسم النية النبيلة - بما في ذلك إنهاء حياته بيديه. إن هذا الانفلاق للعقل، بل والعمى لدى المؤمن الحقيقي هو ما يمنحه القوة. إذا كان العالم أبيض وأسود فقط، يصبح السلوك وال فعل واضحين، ولكن لا يتعامل مع المفاجآت والتناقضات إلا ذروة العقل المنفتح.

### تعليقات ختامية

من أهم أفكار "هوفر" التي قدمها في هذا الكتاب أن "ما ليس موجوداً" دائمًا ما يكون حافزاً أقوى من "ما هو موجود"؛ ففي حين أن الشخص الطبيعي سوف يعمل على ما لديه بالفعل حتى يتحسن، فإن المؤمن الحقيقي لا يرضي حتى يبني عالماً جديداً بالكامل. ولقد أدت هذه الكراهية للحاضر إلى ضرر هائل، ومع ذلك قلم يكن من الممكن التخلص من عدد من الطواغيت الجبارة لو لا هؤلاء الذين حلموا بشيء أفضل وخططوا له، والذين كانوا مستعدين لإشعال ثورة دموية لصالح مُثل علياً مثل الحرية والمساوة. لقد شكل المتطرفون العالم، سواء كان ذلك التشكيل جيداً أم سيئاً.

وكتاب المؤمن الحقيقي لا يدور حول الحركات الجماهيرية فقط، فهو كتاب فلسفى يتضمن أفكاراً عميقاً عن الطبيعة البشرية، ولا يكاد يحتوى على كلمات أو جمل ليست ضرورية. وهذا الكتاب مثل رائع أيضاً على سبب أن مسائل الدوافع والسلوك الإنساني لا ينبغي أن يقتصر بحثها على علماء النفس وحدهم.

### "إريك هوفر"

ولد في مدينة نيويورك عام ١٩٠٢ لأب مهاجر يعمل ببناء الأكواخ الخشبية. ونشأ "هوفر" بتحدث الإنجليزية والألمانية، وأصيب بالعمى في السابعة من عمره نتيجة إصابة في الرأس ففاته الكثير من الدراسة. وفي الخامسة عشرة من عمره حدثت معجزة، حيث استعاد بصره بدون أي تدخل جراحي. توفي والداه بينما كان لا يزال في سنوات مراهقته، فورث عنهم ثلاثة مائة دولار ورحل إلى كاليفورنيا، وكان يعيّل نفسه من العمل البيدوى. وكان "هوفر" يقضى وقت فراغه في قراءة كل ما تقع عليه يدها بدءاً من أعمال "مونتان"، ووصولاً لكتاب كفاحي لهتلر. وعمل سنوات طويلة عたلاً في موانئ سان فرانسيسكو، ولم يتوقف عن العمل البيدوى إلا عام ١٩٤١.

وقد حقق كتاب المؤمن الحقيقي له بعض الشهرة، فكرّس النصف الثاني من حياته للكتابة والتأليف. ومن كتبه الأخرى *The Passionate State of Mind and Other Aphorisms* (1954)، و *Reflections on Human Nature* (1963)، و *The Temper of Our Time* (1967)، و *Ordeal of Change* (1973)، و *In Our Time Conditions* (1976). ونشر أيضاً جريدة عن الحياة في الموانئ وسيرة ذاتية *Truth Imagined* نشرت بعد وفاته. ومنح "هوفر" في عام وفاته ١٩٨٣ الميدالية الرئيسية للحرية من الرئيس رونالد ريجان.

## صراعاتنا الداخلية

"إن معيشة المرء لحياته ولديه صراعات داخلية مكبوتة تؤدى إلى تدمير هائل لطاقاته الإنسانية لا تنبع عن الصراعات الداخلية نفسها فحسب، بل وعن المحاولات الهائلة للتخلص منها".

"أحياناً ما يبدي الأشخاص العصابيون تمسّكاً مثيراً للفضول بأهدافهم؛ فالرجال قد يضخون بكل شيء حتى كرامتهم لتحقيق طموحاتهم، والنساء قد لا تزيد من الحياة شيئاً إلا الحب، والأباء قد يكرسون حياتهم بالكامل لأبنائهم. إن هؤلاء الأشخاص يقدمون نماذج على صدق العزيمة، ولكن الحق أنهم - كما أوضحنا - يسيرون خلف سراب يبدو لهم أنه يقدم حلّاً لصراعاتهم، وصدق العزيمة الواضح لديهم دليلاً على اليأس لا على تكامل الشخصية".

### الخلاصة

ربما لم نعد بحاجة للتوجهات العصابية التي اكتسبناها أثناء طفولتنا، واستطعنا الاستفادة من كل قدرتنا إذا تحررنا من تلك التوجهات.

#### المثيل

- "ألفريد أدلر": فهم الطبيعة الإنسانية ص ١٨
- "آنا فرويد": الأنماط وأدوات الدفاع ص ١٢٤
- "ميلانى كلين": الحسد والامتنان ص ٢٠١
- "آر. دى. لينج": الذات المنقسمة ص ٢١٤
- "أبراهام ماسلو": الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية ص ٢٢٠
- "كارل روجرز": كيف نصبح بشراً ص ٢٧٢

## كارين هورنى

كانت "كارين هورنى" في منتصف مرحلة المراهقة عندما صدر كتاب "فرويد" تفسير الأحلام، وقد اشتهرت "هورنى" فيما بعد بـ "نسونة" مجال علم النفس الذي سيطر عليه الرجال، ومع ذلك فلم تنشر أول كتاب لها إلا بعد تلك الفترة بخمسة وثلاثين عاماً تزوجت خلالها، وأنجبت ثلاثة أبناء، وحصلت على الدكتوراه.

لقد تحررت "كارين هورنى" من اتباع مدرسة "فرويد" في علم النفس بعدة صور مهمة: فقد رفضت بعض أفكاره مثل "الحسد على العضو الذكري"، وقللت من مدى سيطرة الدافع الجنسي على الإنسان بوجه عام. وقد اختلفت الآراء في مدى المنطقية التي أضافتها لعلم النفس الفرويدي. وبالإضافة لذلك، فقد أكسبها توضيحها لأن النساء أكثر عرضة للأمراض العصبية - نتيجة المؤشرات والتوقعات الثقافية غير الطبيعية منها - شهرة تستحقها بأنها أول عالمة نفس تتظر لعلم النفس من منظور نسوي.

وقد اختلفت "هورنى" مع توجه "فرويد" بقولها إن الناس ليس من الضروري أن يكونوا دائمًا أسري لعقولهم الباطنة أو ماضيهم. وكانت تريد أن تجد السبب الأساسي للمشاكل النفسية، ولكنها وجدت أن هذه المشاكل ترتبط بالحاضر ويمكن حلها، وقد كان لتوضيحها البسيط الواضح لأنواع العصاب أثر هائل على الأساليب المعاصرة من العلاج النفسي، وكان أسلوبها التفاعلي في العلاج وتأكيدها على اكتشاف "الذات الحقيقة" - بكل قدراتها الهائلة - مؤشرات مهمة على علم النفس من المدرسة الإنسانية الذي يتبعه "كارل روجرز"، و"أبراهام ماسلو". وفي النهاية كانت "هورنى" تريد أن يجعل عملية التحليل النفسي مفهوماً لدرجة تجعل الناس قادرين على تحليل أنفسهم، وبذلك بشرت بضم العلاج النفسي المعرفى إلى حركة مساعدة الذات.

وكان كتابها *صراعاتنا الداخلية*: نظرية بنوية للعصاب يعتبر كتاباً موجهاً لغير المتخصصين. وفي حين أن المعالجين النفسيين المتخصصين ينبغي أن يتعاملوا مع الأمراض العصبية الحادة، فقد كانت "هورنى" تعتقد أيضاً "أننا نستطيع بأنفسنا من خلال الجهد الكبير أن نقطع شوطاً كبيراً في علاج صراعاتنا الداخلية". ولذلك السبب، فإن كتابها بمثابة كتب مساعدة للذات رغم أنه قائم علىأربعين عاماً من الملاحظة الدقيقة لدفاعات العقل الإنساني. ومن المؤكد أن قارئ الكتاب سيكون شخصاً فوق العادة إن لم يجد لديه جزءاً واحداً على الأقل من الأوصاف الثلاثة التي تذكرها "هورنى" في الكتاب لوصف التوجهات العصبية.

## الصراعات وعدم الاتساق

ترى "هورنی" أن كل الأعراض العصبية توضح لصراع داخلي مكبوت، ورغم أن هذه الأعراض تسبب صعوبات للشخص في حياته الواقعية، فإن الصراع هو ما يؤدي فعلاً للأكتئاب، والقلق، والتبلد، واللامبالاة، والتعلق المرضي والاعتمادية الزائدة .. إلخ. والصراع الداخلي يتضمن عدم اتساق لا يلحظه الشخص بوجه عام. وعلى سبيل المثال:

- ❖ قد يشعر المرء بإهانة شديدة من تشهير به في حين أنه لم يُشهدَ به أحد.
- ❖ قد يقدر المرء صداقته مع أحدهم، ومع ذلك يسرق منه.
- ❖ قد تزعم أم بأنها تكرس حياتها لأبنائها، ومع ذلك تتني أعياد ميلادهم.
- ❖ قد تكون الرغبة الأساسية لفتاة هي الزواج، ومع ذلك تتجنب التعامل مع الرجال.
- ❖ قد يكون الشخص متسامحاً مع الآخرين، ولكنه قاسٍ جداً على نفسه.

إن مثل هذه الأشياء توضح انقساماً في الشخصية. وفيما يخص الأم في الأمثلة السابقة تقول "هورنی" إن هذه الأم ربما كانت "أكثر تكريساً لنموزجها ومثلها الأعلى لأن تصبح أمّاً مثالية بعيداً عن الأبناء أنفسهم". أو ربما كان لدى هذه الأم توجه سادي غير واع بأن تُقدس على أبنائها بهجتهم. والمهم هنا هو أن المشكلة الظاهرة غالباً ما توضح صراعاً داخلياً عميقاً. فكر - مثلاً - في الزوجة التي تثور فيها المجادلات على شيء بسيط. هل موضوع المجادلة هو المشكلة الحقيقية، أم أن هناك شيئاً وراءه؟

## كيف يتتطور الصراع؟

كان "فرويد" يعتقد أن الصراعات الداخلية ناتجة عن دافع غريزية تتعارض مع الضمير "المتحضر"، وهو ما لا يستطيع الفرد تغييره أبداً. أما "هورنی" فقد كانت ترى أن الاضطراب الداخلي ناتج عن تعارض تصوراتنا بشأن ما نريده فعلاً.

وعلى سبيل المثال، فقد يرغب الأطفال الذين نشأوا في أسرة عدوانية في الحب مثل أي شخص آخر، ولكنهم يشعرون بأنهم مضطرون للعدوانية حتى يتوافقوا مع بيئتهم. وعندما يبلغ هؤلاء الأطفال الرشد تتعارض هذه الاحتياجات الحقيقية لديهم مع حاجتهم العصبية للسيطرة على الموقف والأشخاص. والمؤسف أن الشخص الذي يشعرون - بصورة مرضية - بأنهم مضطرون لأن يصبحوه هو نفس الشخصية التي لن تمنحهم أبداً ما يريدونه، وتتصبح السلوكيات التي يقومون بها هي شخصياتهم الفعلية رغم أنها شخصية منقسمة.

وترى "هورنی" أن الأمراض العصبية لدى الراشدين ليست نتيجة لـ "حدس العضو الذكري"، أو "عقدة أوديب" - كما قال "فرويد" - بل تتبع من عوامل أخرى مثل ضعف الحب، أو نقص التوجيه أو الانتباه أو الاحترام للطفل، أو الحب المشروط له، أو عدم اتساق القواعد التي تُطبق عليه، أو عزله عن بقية الأطفال، أو نشأته في جو عدواني، أو السيطرة عليه.. إلخ. إن كل هذه الأمور

تشعر الطفل بضرورة تعامله مع شعوره بانعدام الأمان بصورة معينة فيئمّي لديه إستراتيجيات أو "توجهات عصبية" يحملها معه حتى مرحلة الرشد. والعصبية إذا تطرفت لأقصى مدى قد تؤدي إلى شخصيات مثل "دكتور جيكل والسيد هايد" - أي شخصيات منقسمة، والمؤسف أنها لا تعي ذلك الانقسام.

وقد حددت "هورن" ثلاثة توجهات عصبية هي: التوجّه نحو الناس، والتوجّه ضد الناس، والابتعاد عن الناس.

### التوجّه نحو الناس

وتشعر هذه الشخصية بالعزلة أو الخوف في طفولتها، فتحاول كسب تعاطف باقي أفراد الأسرة حتى تشعر بالأمان. وبعد سنوات عديدة من نوبات الحدة المزاجية يصبحون "الطاها" بوجه عام، وبذلك يجدون إستراتيجية أفضل للحصول على ما يريدونه.

وتظهر حاجتهم للتعاطف، وقبول الناس لهم أثناء سنوات رشدهم في صورة حاجة عميقه لأن يكونوا الأصدقاء، أو الأزواج، أو الزوجات الذين "يتحققون كل ما هو متوقع منهم في الحياة". وتحدث الحاجة القهيرية لدى هؤلاء بأن يُشعروا شركاءهم بالأمان بغض النظر عما يشعر به ذلك الشريك تجاههم، وينظرون للأخرين على أنهم "حيوانات غريبة مهددة لابد من الانتصار عليها". ورغم أن هؤلاء تابعون، ومهتمون، وحساسون، ومعتمدون (حيث قد يشعر شركاؤهم بأنهم "نماذج للطيبة")؛ فإنهم يجدون طريقة فعالة لإقامة العلاقات، وبذلك يشعرون بالأمان. ولا يهتم هؤلاء بطبيعة أهمية الآخر - بل قد لا يكونون يحبون ذلك الآخر فعلًا في أعماقهم - فالمهم لديهم هو أن يحظوا بالقبول، والحب، والتوجيه، والاهتمام. ومع ذلك، فعادة ما تؤدي الحاجة للانتماء بهؤلاء إلى الحكم غير الصائب على الآخرين.

والحظر الذي فرض على هؤلاء بألا يؤكدوا أنفسهم بخلق لديهم شعوراً باستكانة ذواتهم مما يؤدي إلى إضعافهم بصورة مستمرة. ومن المفارقة أن هؤلاء عندما يبدأون في العدوانية أو الانفصال عن شركائهم، فإنهم كثيراً ما يبدون أكثر محبوبيّة بصورة مفاجئة، وكل ما في الأمر هو أن توجهاتهم العدوانية لم تتلاش، بل تعرضت للكبت فقط.

### التوجّه ضد الناس

تعرض هؤلاء لطفولة عدوانية، فقرروا أن يعوضوا عن ذلك بالتمرد، حيث لا يثقون في نوايا دوافع الآخرين من حولهم.

ويظن الراشدون من هذه النوعية أن العالم شرير بطبعه، ولكنهم قد يكتسبون مظهر "الأدب، والتعقل، والصحبة الجيدة". وهؤلاء يظلون طافاً مadam الآخرون يخضعون لأوامرهم. ولأنهم لا يقلون خوفاً وقلقاً عن النوعية السابقة، فإنهم يسيرون على مبدأ "كل فرد مسئول عن نفسه"، وليس

"التوافق" مع الآخرين كأسلوب دفاعي ضد شعورهم بانعدام الحيلة. وهؤلاء يكرهون الضعف، وخاصة في أنفسهم، ويكافحون للنجاح، وتحقيق المكانة الاجتماعية، واعتراف الناس بهم. ربما كان شعار هؤلاء هو "لا تثق بأحد أبداً"، أو "كن متيقظاً دائمًا"، وقد يتضمن هذا الاهتمام المتطرف بالمصلحة الفردية استغلالاً للآخرين وسيطرة عليهم.

### التوجه بعيداً عن الناس

وهؤلاء لا يشعرون أثداء طفولتهم بحاجة للصراع أو الانتماء، بل يشعرون بقربهم البالغ ممن حولهم؛ لذلك يحاولون وضع مسافة بينهم وبين عائلاتهم، وينسحبون إلى عالم سرى من اللعب، أو الكتب، أو الأمانيات المستقبلية.

ويكون لدى هؤلاء أثداء سنوات رشدتهم حاجة عصبية للانفصال عن العالم تمثل في رغبة في العزلة، أو تمنى عدم الارتباط الانفعالي مع أي شخص، سواء كان هذا الارتباط حبّاً أو صراعاً. وهؤلاء قد يتواافقون جيداً مع غيرهم بصورة ظاهرية مادام غيرهم لم يخترق "دائرةتهم السرية الداخلية"، ويعيشون حياة بسيطة حتى لا يضطربون للعمل من أجل الآخرين، وبذلك يفقدون سيطرتهم على حياتهم. وهؤلاء يستطيعون أن يعيشوا في "عزلة رائعة" نتيجة لشعورهم بالتفوق على الآخرين واعتقادهم بتفردهم، وهو يشعرون بالرعب إن اضطروا للانضمام لمجموعة، أو أن يكونوا اجتماعيين، أو يدردوا مع غيرهم أثداء الحالات مثلًا.

وبالإضافة لهذه الشخصيات، يتميز هؤلاء أيضاً برغبة شديدة في الخصوصية، والاستقلال، وكراهي شيء يتضمن الإلزام، أو الإكراه مثل الزواج أو الاستدانة، ويكون هؤلاء في قمة سعادتهم عندما يحبهم شخص حبّاً كاملاً، ومع ذلك فإنهم لا يتزمنون التزاماً كاملاً تجاه ذلك الشخص، حيث تتضمن طبيعتهم المنعزلة تحذيراً لما يشعرون به فعلًا تجاه شيء ما مما يؤدي بهم في الغالب إلى عجز هائل في اتخاذ القرار.

وقد توجد كل التوجهات السابقة لدى الطفل أو الراشد السوى بدرجة من الدرجات، حيث قد يرغب في الشعور بالانتماء، أو الصراع، أو الانعزاز بدرجة معينة في الأوقات المناسبة، ولا يكون الشخص عصبياً إلا عندما تكون هذه الحالات حالات قهرية وليس باختياره. وهذه هي المأساة في الأمراض العصبية؛ فهي تجرد الفرد من حرية إرادته وتجعله يتصرف بدافع مما لديه من توجهات، أيًّا كان الموقف الذي يواجهه.

### توجه الاعتمادية

يستترف الجهد الكبير اللازم لكبت الانفعالات، وعدم التعبير عن الذات، ووضع نموذج مثالي لتصور معين للذات كميات هائلة من الطاقة مما يجعل الفرد "يفقد رؤيته لنفسه". ونتيجة لذلك فقدان للطاقة يرى الفرد أن الآخرين - وبصورة عكسية - أهم منه أو أقوى منه، وتكتسب آراء

هؤلاء الآخرين "قوة هائلة". وباختصار، فإن التمرّك المترافق حول الذات الذي يميز الشخص العصبي من المفارقة أنه يؤدي إلى فقدان الذات والاعتماد على الآخرين.

كتبت "هورن" تقول إن الروح التنافسية التي تميز الحضارة المعاصرة أرض خصبة للأمراض العصبية؛ لأن تأكيدها على النجاح والإنجاز يمنع من لديهم تصوراً ضعيفاً لذواتهم فرصة للتعويض الكبير من خلال أن يصبحوا "مشاهير". وقالت إن "التمرد الأعمى، والرغبة العميم في التمييز، وال الحاجة العميم للتوافق مع الآخرين وألا يكون المرء أقل منهم كلها صور للاعتمادية". أما الأسوية نفسياً، فلا يجدون أنفسهم مدفوعين بأى من هذه الأشياء، بل يتمثل دافعهم في التعبير عن مواهبهم بصورة أكبر، وتقديم إسهام متميز في مجال عمل يحبونه، أو أن يحبوا غيرهم جبًا أكثر عمقاً. إن احتمال تكامل شخصياتهم هو ما يلهمهم ولا يسيطر عليهم الاكتئاب.

### تعليقات ختامية

لا تختلف فكرة "هورن" عن الشخص "صادق العزيمة" - وهو الشخص المتواصل تواصلاً كاملاً مع ذاته الحقيقة - عن فكرة "أبراهام ماسلو" عن الشخص "محقق ذاته"، ولا عن فكرة "كارل روجرز" عن "أن نصبح بشرًا". وحتى تلخص "هورن" فلسفتها، فقد اقتبست مقوله عالم النفس "جون ماكموراي": "هل شمة شيء أهم لوجودنا من أن تكون بشرًا كاملين مكتملين؟". وكانت تعتقد أن كل البشر أقوياء، وأن التوجهات العصبية ليست إلا قناعاً نرتديه حتى لا نُظهر ذواتنا الحقيقية رغم أنه لم يعد قناعاً ضروريًا في كل الحالات تقريباً. إننا نستطيع استعادة الذات الشاكية، أو العدوانية، أو المنعزلة، والتحرر من السلوك القهري الذي كنا نظن أن يحمينا من ضرر لا وجود له بعد قراءة هذا الكتاب.

ورغم أن "هورن" قالت إن أصول الصراعات الداخلية تعود إلى الطفولة، فقد جعلت القراء يقبلون الأبعاد الحالية لتوجهاتهم أو عقدتهم العصبية حتى يتحررها من الاختباء خلف توجه "إنى هكذا لأن هذا قد حدث لي". لقد أدى عرضها لتلك الحقائق بالكثير من القراء إلى معرفة السبب الأساسي لمشاكلهم.

وكتاب صراعاتنا الداخلية سهل الصياغة سهل الفهم، ويحتوى على الكثير من الأفكار المهمة الجيدة عن الطبيعة الإنسانية، حيث إن التفاؤل الذي تتحلى به "هورن" بشأن احتمال التغيير ملهم جداً.



## الفصل الثامن والعشرون

### "كارين هورنى"

ولدت "كارين دانيالسون" بمدينة هامبورج فى ألمانيا عام ١٨٨٥ ، وكان والدها "برينيدت دانيالسون" قبطاناً بحرىًّا ومتزمناً دينياً. وقع الطلاق بين والديها عام ١٩٠٤ ، وبعد مماته عادت إلى بيتها "كارين" الذكية الطموحة بكلية الطب بجامعة برلين، ثم تزوجت الطبيب الشرى "أوسكار هورنى" الذى أنجبت منه ثلاثة فتيات.

وفى الفترة من ١٩١٤ - ١٩١٦ ، درست العلاج النفسي وما رتبت التحليل النفسي، حيث عقدت بعض جلسات التحليل النفسي مع "كارل أبراهم". اشتغلت بالتدريس فى معهد برلين للعلاج النفسي الذى شاركت فى تأسيسه، وشاركت فى اللقاءات والمحادلات العلمية الكبيرة فى التحليل النفسي. وفي عام ١٩٢٢ ، انهارت شركة زوجها وممرض، وتوفى فى نفس العام أخوها الأكبر الذى كانت تحبه بسبب عدوى أصابته؛ فأدت بها تلك الأحداث إلى الانهيار.

وفي عام ١٩٢٢ ، انفصلت عن زوجها، وهاجرت للولايات المتحدة مع بناتها، وعملت بمعهد العلاج النفسي فى شيكاغو. وبعد عامين استقرت فى نيويورك، وعملت فى معهد نيويورك للعلاج النفسي، حيث استمتعت بزملاء مثقفين أوربين مثل عالم النفس "إريك فروم". وقد أدى كتابها *New Ways in Psychoanalysis* (1939) الذى انتقدت فيه "فرويد" إلى اضطرارها للانسحاق من المعهد مما أدى إلى تأسيسها المعهد الأمريكى للتحليل النفسي.

وقد ركزت "هورنى" على العوامل الاجتماعية والثقافية فى علم النفس فى كتابها *The Self-Analytic Personality of Our Time* (1937) *Neurosis and Human Growth* (1942). ومن مؤلفاتها الأخرى: *Feminine Psychology* (1967) - وهو مجموعة مقالات نشر بعد وفاتها - إلى تجدد الاهتمام بما قدمته من إسهامات فى علم النفس.

## مبادئ علم النفس

"الضمير - إذن - لا يرى نفسه مجزءاً؛ فكلمات مثل "سلسلة"، أو "قطار" لا تصف الضمير وصفاً رقيقاً، حيث إن الضمير يقدم نفسه دفعه واحدة. إنه ليس شيئاً متربطاً، بل تدفقاً؛ لذلك فإن كلمة "نهر"، أو "جحول ماء" هي الكلمات المجازية الأفضل لوصفه. لذلك سنتحدث عنه من الآن فصاعداً باستخدام تعبير تيار الفكر، أو تيار الوعي، أو تيار الحياة الذاتية".

"الشيء الوحيد الذي يحق لعلم النفس أن يسلم به هو حقيقة وجود الذات المفكرة نفسها".

"الذات الاجتماعية الأكثر خصوصية لدى الفرد هي تلك الذات التي يراها من يحب ذلك الفرد، حيث أن مدى جودة تلك الذات أو سوئها يؤدى إلى أقوى صور القبول أو الرفض؛ لأنه لا وجود له ما دامت تلك الذات الاجتماعية المحددة لا تستطيع الحصول على الاعتراف بها. وعندما يتم الاعتراف بذلك الذات، فإن ما يشعر به ذلك الفرد من رضا يتتجاوز كل الحدود".

### الخلاصة

علم النفس هو علم الحياة العقلية؛ مما يعني أنه علم للذات.

## ويليام جيمس

يعتبر الكثيرون أن "ويليام جيمس" أعظم فيلسوف أمريكي، ويُعتبر أيضًا هو و"ويليام واند" الأبوين المؤسسين لعلم النفس الحديث.

كان علم النفس في الماضي موضوع دراسة الفلسفة، وقد كان "جيمس" أستاذًا للفلسفه على مدار عدة سنوات، وكان تمييزه بين المجالين هو أن علم النفس "علم للحياة العقلية": أي علم للعقل بداخل جسم معين في زمان ومكان محددين، وبداخل ذلك العقل أفكار ومشاعر تجاه العالم المادي المحيط بها. وعلى الجانب آخر، فقد كان اعتبار الأفكار نتيجة لقوة عميقة مثل الروح أو الأنما يندرج تحت بند الميتافيزيقيا أو الفلسفه.

وقد اعتبر "جيمس" أن هذا المجال الجديد علم طبيعي يتطلب تحليل المشاعر، والرغبات، والمعارف، والاستدلال، والقرارات وفقاً لخصائصها وألياتها بنفس الطريقة التي يمكن من خلالها شرح بناء المنزل بالنظر إلى الحجارة التي يتكون منها. لقد قرر أن ينظر إلى ظاهرة علم النفس وليس إلى النظريه وراءه، مما جعله يرتقي بعلم النفس حتى يحقق هدفه ويضع له أساساً علمياً أكثر متانة.

وكثيراً ما كان يتعرض "جيمس" لحالات من الاكتئاب النفسي أو المرض البدني مما استلزم منه اثنى عشر عاماً لتأليف كتاب مبادئ علم النفس، والذي قال عنه في مقدمته: "القد كبر حجمه لدرجة لا تجعل أحداً يندم أكثر من المؤلف نفسه. لابد للمرء أن يكون متخصصاً بحيث يستطيع في هذا العالم المزدحم أن يأمل في أن يقرأ الكثيرون أربعة آلاف صفحة في كتاب واحد من تأليفه". وقد كان هذا هو "منهج التعليم الطويل" المكون من مجلدين - وهو النسخة الكاملة للكتاب. ومع ذلك، فقد لخص "جيمس" كتابه أيضاً إلى نسخة أصغر موجهة لطلبة الجامعة الذين لم يكونوا يستطيعون مطالعة الكتاب الأصلي.

ونظراً لضخامة الكتاب؛ فقد يرى البعض أن تلخيصنا له جرأة غير معهودة، ومع ذلك فسوف نعرض لبعض أفكار في الكتاب تمنحنا رؤية سريعة لمحوياته.

### مخلوقات تحكمها العادة

كتب "جيمس": "عندما ننظر للمخلوقات من منظور خارجي، فمن أول ما يلفت نظرنا أنها تحكمها مجموعة من العادات".

ولكن ما هي العادات بالتحديد؟ استنتج "جيمس" من خلال بعوشه في علم وظائف المخ والجهاز العصبي أنها "تعريفات في المراكز العصبية" تتضمن مساراً للممرات المفعكة التي

تشط ب بصورة متابعة، وعندما يتم إيجاد أحد تلك المسارات يصبح من الأسهل على الخلية العصبية الموجودة المرور عبر نفس المسار مرة أخرى.

ومع ذلك، فقد لاحظ "جيمس" اختلافاً بين السلوك الاعتيادي للحيوان ومثيله لدى الإنسان؛ ففي حين أن معظم سلوكيات الحيوان آلية ومحدودة وبسيطة نسبياً نتيجة لمجموعة متنوعة من الرغبات، فإن البشر يكونون العادات الجديدة بصورة واحدة مقصودة إذا أرادوا تحقيق نتائج معينة. والمشكلة أن خلق عادات جديدة يتطلب عملاً وتطبيقاً. قال "جيمس" إن أساس العادات الجيدة هو التصرف الحاسم مع الحلول والقرارات التي يتخذها المرء. إن الأطفال تخلق آثاراً حركية في أجهزتنا العصبية تُحول الرغبة إلى عادة، فيضطر المخ أن "ينمو" حتى يتواافق مع أمانينا، ولا يكتمل تكونُ الممر قبل أن يحدث ذلك السلوك المتكرر.

ويقول "جيمس" إن المهم هو أن يجعل أحهزتنا العصبية حفاءنا لا أعداءنا، و"كما أن الإنسان يدمن الشراب بعد مرات كثيرة من الشرب، فإنه قد يصبح صاحب أخلاق راقية، أو مرجعاً وخبريراً في مجال علمي محدد من خلال الكثير من السلوكيات المنفصلة والعمل لساعات طويلة". إن أعفانا تجمع لتكون تكاملاً قوياً لشخصياتنا، أو فشلاً كاملاً لنا رغم أننا لا ندرك ذلك أثاء فعلنا لها. وكل هذا واضح لنا اليوم، ومع ذلك فإن التأكيد المعاصر في علم النفس وتطوير الذات على بناء السلوكيات الاعتيادية الإيجابية يعود إلى أفكار "جيمس" في هذا الصدد.

### نحن والباقيون

كان "جيمس" يرى أن علم النفس يدور حول الذات الشخصية؛ أي أن الحديث العام عن "التفكير"، أو "الشعور" كتصورات مجردة ليست له قيمة كبيرة بجانب الحقيقة الشخصية لتعبير "أنا أفكّر"، أو "أناأشعر". وقال إن كل فرد يفصله عن غيره جدار - أي الجمجمة التي تحتوي المخ - وأن العالم منقسم إلى جزأين تمثل الذات أحدهما وباقي العالم بكل من فيه النصف الآخر. وقال:

"من أعظم الانقسامات التي ينقسم إليها العالم ذلك التقسيم الذي يقوم به كل إنسان، ويقاد يكون اهتمام كل إنسان منصباً على أحد القسمين. وعندما أقول إننا جميعاً نتفق على تسمية هذين القسمين بـ "أنا" ، و"ليس أنا" على التوالي، فسيتبادر إلى ذهنكم معنى ما أريد قوله".

هذه فكرة بسيطة، ولكنها - مثل الكثير من أفكار "جيمس" - تكاد تكون حكمة شعبية. ومع ذلك فإنها تعرف بأن اهتمام الناس بعلم النفس لا يعود إلى رغبتهم في الدراسة الموسعة للمبادئ الحاكمة للتفكير أو الانفعالات، بل إلى رغبتهم في معرفة سبب تفكيرهم وشعورهم بالطريقة التي يشعرون ويفكرن بها.

إن تقسيم العالم إلى "أنا" ، و"الباقيين" قد يكون مستقرًا خاصة لأولئك الذين يعتبرون أنهم يعيشون من أجل غيرهم، ومع ذلك فإن هذا التقسيم هو خلاصة وتركيبية البشر البدنية، حيث إن كل جسم يحتوى على مخ ينظر للعالم من حوله، مما يجعل هذا التقسيم حقيقة.

## تيار الفكر

ولا يقتصر الأمر على أن نظرتنا للعالم تختلف، بل يتعداه حيث تختلف نظرتنا للعالم من يوم إلى يوم، بل ومن ساعة إلى ساعة. وقد عبر "جيمس" عن ذلك فقال:

"تختلف نظرتنا للعالم باختلاف حالتنا، وإذا ما كنا متيقظين أو نرحب في النوم، جائعين أو شبعى، متعبين أو مرتاحين، وتختلف في الليل عنها في النهار، وفي الصيف عنها في الشتاء. وقبل كل شيء، فإن تلك النظرة تختلف في الطفولة، عنها في الرشد، عنها في الشيخوخة. وأفضل تعبير عن اختلاف الإحساس يتجلّى في اختلاف الانفعالات تجاه نفس الأشياء باختلاف السن، فما قد نراه جيداً ومثيراً حالياً قد نعتبره مملاً وسطحياً وتافهاً بعد فترة، حيث قد نرى في مرحلة ما من أعمارنا أن تغير الطيور مضايق، وأن النسيم يملأه البؤس، وأن السماء يغطيها الحزن".

وقال "جيمس" إن الإنسان لا يشعر بنفس الشعور مرتين في حياته، وأنه قد يقع في وهم تكرار نفس الشعور لديه، ولكنحقيقة أن العالم متغير دائمًا، وحاجتنا لتجدد رودود أفعالنا تجاهه دائمًا تعنى أن هذا مستحيل. وأضاف:

"كثيراً ما نجد أنفسنا عالقين في نفس الاختلافات الغريبة في نظرتنا لنفس الشيء. إننا قد نتساءل عن سبب اعتقادنا بما كنا نعتقد الشهر الماضي؛ وذلك لأن عقولنا طورت لتجاوز ذلك الاعتقاد دون أن ندري. تختلف رؤيتنا للأشياء من عام لآخر، وهذا شيء جيد؛ لأن التغيير الدائم، وهذه الحركة المتواصلة، ثم العودة لحالة التوازن هو ما يجعلنا بشراً".

ويشتهر "جيمس" بملحوظته بأن الفكر متواصل مثل التيار. إننا نستخدم عبارات مثل "قطار الفكر"، أو "سلسلة الفكر"، ومع ذلك فإن الطبيعة الحقيقة للفكر هي أنه متافق متواصل. قال "جيمس": "إن المرحلة الانتقالية بين تفكيرنا في موضوع وتفكيرنا في موضوع آخر ليست انكساراً في التفكير إلا بقدر ما تكون عقلة الخيزرانة انكساراً فيها. إنها جزء من الوعي كما أن العقلة جزء من الخيزرانة".

وقد حلل علم النفس بعد "جيمس" كل فكرة وشعور وانفعال وصنفها في آلاف التصنيفات، وهذا في الحق عمل علمي. ومع ذلك، فيجدر بعلم النفس أن يعلم أن هذا ليس معنى الوعي. ليس الوعي بأية حال أشبه بمعالجة البيانات في الحاسوب، بل هو شعور بالتدفق الدائم لنهر الأفكار، والمشاعر.

## الذات التاجحة

يعترف "جيمس" بأنه حلم أحياناً بأن يكون مليونيراً، أو مستكشفاً، أو عاشقاً، ولكنه كان يعود دائمًا إلى الحقيقة – بأنه لا بد له من أن تكون له ذات واحدة فقط؛ لأن كونه ذوات عديدة ينطوي على تناقض. إن الكفاءة في الحياة تستلزم منا الاختيار بين العديد من الشخصيات، وأن نركز

## الفصل التاسع والعشرون

على ما نختاره منها. والجانب السلبي في هذا هو أنه إذا علق الشخص وجوده على أن يكون مجدداً في قارب أو عالم نفس عظيماً مثلاً، فإن فشله في تحقيق ذلك الطموح يؤدي إلى حزن عظيم يحطم تقديره لذاته.

وإذا كانت الفجوة بين قدراتنا وواقتنا ضيقة، فإننا نرضى عن أنفسنا، وقد قدم "جيمس" معادلته الشهيرة لتقدير الذات، وهي:

تقدير الذات = النجاحات / التخيلات

وقد ألمح إلى "الخوار والجبن" اللذين يحدثان عندما يكتف المرء عن السعي لتحقيق قدرات أو أوهام معينة لن تتحقق أبداً مثل الشباب الدائم، أو القوام المشوق، أو الموهبة الموسيقية، أو الشهرة الرياضي. إننا كلما تحررنا من أحد تلك الأوهام، قل إحباطنا، واقتربنا خطوة من النجاح الحقيقي.

### تطبيقات ختامية

لا يبدو تركيز "جيمس" على الذات شيئاً كبيراً بمعايير عصرنا، وذلك لأننا نعيش في عصر الفردية، أما في زمانه، فقد كان النسبيج الاجتماعي أكثر قوة، ولم يكن وضع الفرد في المجتمع يقدر ما يراه لنفسه. ومع ذلك، فإننا إذا فكرنا في القيود التي وضعها "جيمس" على موضوعه، فسنجد أن تفكيره لم يكن له أن يتوجه في أي طريق آخر. كان معنى تعريفه لعلم النفس بأنه علم الحياة العقلية يعني الحياة بداخل أمخاج الأفراد وأفكارهم ومشاعرهم كأفراد، وليس "العقل الإنساني" بوجه عام.

وفي حين أن علماء النفس في القرن العشرين ممن خلفوا "جيمس" قد انحصروا في نماذج شبه ميكانيكية للعقل والسلوك، فقد وصف "جيمس" الوعي الإنساني بأنه أشبه بالشفق القطبي، وهو النجوم الشمالية المنيرة التي "يتغير كل توازناتها الداخلية مع كل نازع للتغيير". إن مثل هذه الموهبة الشعرية في الوصف لم ترق لعلم النفس المعاصر القائم على اختبار الفئران في المعامل، بل كانت حساسية "جيمس" الفنية، ومعرفته الفلسفية العميقية، بل وافتتاحه على الأفكار الصوفية هي ما مكّنه من تطوير مجال علم النفس. وقد تبعه آخرون في تحويل علم النفس إلى علم طبيعي، ولكن هذا التوجه كان بحاجة لفيلسوف بقامته حتى يرسم التوجّه العالم للمجال.

تتميز كتابات "جيمس" بالأناقة والجمال، وهذا هو ما جعل قراءة كتابه مبادئ علم النفس ممكّنة حالياً، علاوة على أسلوبه الشخصي المأثور. وكثيراً ما غطت شهرة الروائي "هنري جيمس" على شهرة شقيقه "ويليام جيمس"، ومع ذلك فقد كان من السهل أن يصبح "ويليام جيمس" نفسه مؤلفاً كائناً وليس عالم نفس، حيث يقال إن "هنري جيمس" كان عالم نفس يؤلف روايات، و"ويليام جيمس" روائي يؤلف في علم النفس!

ومع هذا، فإن كتاب مبادئ علم النفس لا تسهل قراءته، حيث تغوص الأجزاء الجيدة من الكتاب في ممرات عديدة طويلة إما فنية تماماً (تضمن آلية عمل المخ والجهاز العصبي)، أو

كانت عبارة عن تأمل في التصورات الصعبة. وقد اقترح "جيمس" نفسه على قارئ كتابه أن يتجاوز تلك الأجزاء، ويقرأ ما يشيره ويهتم به دون أن يقرأ الكتاب بالكامل. يا له من اقتراح متواضع من شخص ساعد على وضع الأساس لعلم جديد!

### "ويليام جيمس"

ولد عام ١٨٤٢ بمدينة نيويورك، وكان الابن الأكبر لـ "هنري"، وـ "مارى جيمس"، وقد نشأ نشأة متغيرة هو وأخوته الأربع. وكان والده الشري مهتماً بعلوم الأديان والتصوف، وخاصة مؤلفات "إيمانويل سوبينبورج". وفي عام ١٨٥٥، انتقلت العائلة إلى أوروبا، حيث التحق "ويليام" بمدارس في فرنسا وألمانيا وسويسرا، وتعلم عدة لغات، وزار الكثير من المتاحف الأوروبية.

وعندما عاد للولايات المتحدة عام ١٨٦٠ قضى عاماً متلماً على يدي "ويليام موريس هانت" حتى يصبح رساماً، ولكنه قرر الالتحاق بجامعة هارفارد، حيث بدأ بدراسة الكيمياء، ولكنه تحول بعد ذلك لدراسة الطب. وفي عام ١٨٦٥، عُرض عليه المشاركة فيبعثة علمية مع عالم الطبيعة الشهير "لويس آجاسيز"، لكنه تعرض للكثير من المشاكل الصحية بالإضافة إلى شعوره بالغرابة الفظيعة والكتاب يبعد عن عائلته لأول مرة.

وفي عام ١٨٦٧، ذهب إلى ألمانيا لدراسة علم وظائف أعضاء الجسم متلماً على يدي "هيرمان فون هيلمهولتس"، حيث تعرف على المفكرين والأفكار الجديدة في مجال علم النفس. وبعد ذلك بعامين عاد إلى جامعة هارفارد، حيث حصل في النهاية على شهادته في الطب، وكان عمره سبعة وعشرين عاماً.

وعلى مدار السنوات الثلاث التالية، تعرض لانهيار عصبي وعجز عن الدراسة أو العمل. وفي عام ١٨٧٢ - وبينما كان في الثلاثين من عمره - بدأ أول وظيفة له بتدريس علم وظائف أعضاء الجسم بجامعة هارفارد. وفي عام ١٨٧٥، بدأ في تقديم دورات تعليمية في علم النفس، وأسس أول معمل تجريبي لعلم النفس في الولايات المتحدة. وفي نفس العام الذي بدأ فيه تأليف كتاب مبادئ علم النفس تزوج "إليس هاو جيبونز" - وكانت تعمل مدرسة بمدينة بوسطن، وأنجب منها أربعة أبناء.

وقد قابل "جيمس" كلاً من "سيجموند فرويد"، وـ "كارل يونج" أثناء زيارتهما للولايات المتحدة. وكان من بين تلاميذه المشاهير إخصائى التدريس "جون ديوى"، وـ "عالم النفس" إدوارد ثوراندайл. ومن مؤلفاته الشهيرة *The Will to Believe* (1897)، وـ *The Varieties of Religious Experience* (1902)، وـ *Pragmatism* (1907). توفى "جيمس" في منزله الصيفي بولاية نيواهامبشاير عام ١٩١٠.

١٩٦٨

## الأنمط والعقل الباطن الجمعى

"إننا ندخل مملكة الروح لوجود نمط الحياة لدينا، لأن كل ما يلمسه نمط الحياة يصبح روحانياً – أي غير مشروط، ومهما، وساحر، وغير قابل للمناقشة. إن نمط الحياة هو ثعبان في جنة للإنسان الخير صاحب العزيمة الجيدة والنورايا الفاضلة. إن نمط الحياة هو السبب الأكثر إقناعاً لعدم البحث عن أسرار العقل الباطن؛ لأن هذا البحث سيحطّم كوابحنا الأخلاقية، ويطلق قوى من الأفضل أن تظل لاوعية وغير مستثارة".

"وسواء فهم المرء عالم الأنماط أم لا؛ فعليه – على الأقل – أن يدرك وجوده؛ لأنه في هذا العالم من الأنماط جزء من الطبيعة ومرتبط مع جذوره. إن رؤية الإنسان للعالم أو النظام الاجتماعي التي تعزله عن الصور الأصلية للحياة ليست انعزلاً عن الثقافة فحسب، بل هي سجن أو حظيرة موashi".

### الخلاصة

ترتبط عقولنا بطبقة أعمق للوعي تتحدث بلغة الصور والأساطير.

#### المثيل:

"إيزابيل بريجز مايرز": المواهب تختلف ص ٥٤

"آنا فرويد": الآنا وأآليات الدفاع ص ١٢٤

"سيجموند فرويد": تفسير الأحلام ص ١٣٠

## كارل يونج

لماذا وصل الإنسان البدائي إلى ذلك المدى المتطرف في وصفه لما يحدث حوله في العالم الطبيعي وتفسيره مثل ذلك التفسير لشروق الشمس وغروبها، أو مراحل القمر، أو تعاقب الفصول في العام؟ كان "كارل يونج" يعتقد أن الأحداث الطبيعية لم توضع في إطار أسطوري كطريقة لشرحها شرحاً مادياً، بل كان السائد أن تُستخدم أحداث العالم الخارجي لتفسير العالم الداخلي بداخل الإنسان.

لقد أدرك "يونج" في زمانه أن ذلك الثراء من الرموز - الفن، والدين، والأسطورة - التي ساعدت البشر عبرآلاف الأعوام على فهم الأمور الفامضة في الحياة، وقد قام علم النفس حالياً مقامها. ومن المثير للسخرية أن علم النفس كان يفتقر لفهم "النفس" بمفهومها الواسع. وكان "يونج" يرى أن هدف الحياة هو منح تلك النفس "الفردية"، وهي نوع من التوحيد بين العقليين الواعي والباطن لدى الإنسان حتى يتحقق تفرد الذات الأصلية. وقد اعتمد ذلك التصور الأكبر للنفس أيضاً على فكرة أن البشر تعبير عن طبقة كونية عميقـة من اللاوعي. ومن العجيب أن إدراك تفرد كل شخص يستلزم منا تجاوز النفس الذاتية لنفهم آيات عمل تلك الحكمة الجمعية العميقـة.

### العقل الباطن الجماعي

يعترف "يونج" بأن فكرة العقل الباطن الجماعي "تنتمي إلى فئة الأفكار التي يعتبرها الناس غريبة في البداية، ثم يتفاعلون معها، ويستخدمونها بعد ذلك باعتبارها مدركات مألوفة". وكان عليه أن يدافع عن اتهام أسلوبه بالتصوفية، ومع ذلك فقد قال إن فكرة العقل الباطن في حد ذاتها كانت فكرة متخيلة حتى أشار "فرويد" لوجودها، ثم أصبحت جزءاً من فهمنا لسبب تفكير الناس وسلوكيـم بالطريقة التي يفكرون ويسلكون بها. كان "فرويد" يقول إن العقل الباطن شيء ذاتي يمكن بداخل الفرد، أما "يونج"، فقد رأى أن العقل الباطن الفردي يجلس على قمة عقل باطن جماعي - الجزء الموروث من النفس الإنسانية الذي لم ينبع عن الخبرة الفردية.

ويتم التعبير عن العقل الباطن الجماعي من خلال "أنماط"، أو صور عامة شائعة للتفكير أو صور عقلية تؤثر على مشاعر الفرد وسلوكياته. ولا تهتم الأنماط كثيراً بالأعراف أو القواعد الثقافية التي تقول إنها إسقاطات داخلية. إن الطفل الوليد ليس لوحـاً أبيض، بل هو مؤهل ومستعد لإدراك بعض الأنماط والرموز النمطية. ولذلك السبب نجد الأطفال كثيرـاً التخيل، وكان "يونج" يعتقد أن الأطفال لم يتعاملوا مع ما يكفي من الواقع ليُلغوا المتعة التي تشعر بها عقولـهم في التخيـل النمطي.

## الفصل الثلاثون

وقد تم التعبير عن الأنماط في صورة أسطoir، وحكايات خرافية على مستوى المجتمع، وفي صورة أحلام ورؤى على مستوى الفرد. وتسمى هذه الأنماط في الأسطoir "الموضوع الرئيسي"، وتسمى في علم الأنثربولوجى "تعبيرات جماعية". وقد أشار إليها عالم الإثنولوجى الألماني "أدولف باستيان" باسم الأفكار "الأساسية"، أو "القديمة" والتى رأها تتكرر كثيراً في ثقافات الشعوب البدائية. ومع ذلك، فليست هذه الأنماط محل اهتمام علم الإثنولوجى فحسب؛ فهى تشكل العلاقات المهمة في حياتنا دون وعي منها بذلك في العادة.

### الأنماط والعقد

أوضح "يونج" الكثير من الأنماط مثل نمط الحياة، ونمط الأم، ونمط الشبح، ونمط الطفل، ونمط الشيخ الحكيم، وأرواح الحكايات الخيالية، وشخصية المخادع في الأسطoir والتاريخ. وفيما يلى عرض لبعض هذه الأنماط.

### نمط الحياة

وكان يقصد بهذا النمط الروح في صورة أنثى؛ وقد عبرت الأسطoir عن هذا النمط في صورة حوريات البحر، أو الغابات، أو آية صورة أخرى "تجذب الشباب من الرجال وتنصص رحى الحياة منهم". وكان نمط الحياة في العصور القديمة يتم التعبير عنه في صورة أنثى فاتنة أو ساحرة؛ أي جوانب الأنثى التي لا يستطيع الرجال السيطرة عليها.

وعندما "يسقط" الرجل الجانب النسوى بداخل روحه على تلك المرأة الفعلية، فإن تلك المرأة تصبح ذات أهمية متعاظمة. وهذا النمط يعرض نفسه في حياة الرجل إما بافتتان بالنساء، أو انبهار بهن، أو اعتبارهن نماذج. والحق أن المرأة نفسها لا تبرر ردود الأفعال تلك، بل تتصرف باعتبارها الهدف الذي يحول إليه الرجل جانبه النسوى. ولذلك السبب قد يكون انبهار علاقة رومانسية أو زوجية ذا أثر مدمر على الرجل، فهذا يمثل ضياعاً لجانب من ذاته.

وكلما ظهر حب أو انبهار أو افتتان بالغ، كان نمط الحياة هذا يمارس عمله لدى كلا الجنسين. وهنا لا تهتم المرأة بالحياة المنتظمة، بل ت يريد حدة الخبرة نفسها، وهي الحياة أياً كانت صورتها. ونمط الحياة - مثله مثل غيره من الأنماط - قد يُعطى على الفرد كما لو كان قدرًا، فهو يدخل حياته إما كشء رائع أو كشء بشع - ويستهدف في كلتا الحالتين إيقاظنا. والتعرف على ذلك النمط يعني التحرر من أفكارنا العقلانية بما يبنينا أن تكونه الحياة، والاعتراف بأن "الحياة مجنونة، وذات معنى في وقت واحد" - كما قال "يونج".

### نمط الأم

ويأخذ نمط الأم صورة الأم، أو الجدة، أو زوجة الأب، أو الحمام، أو المرضية، أو المدرسة، أو آية شخصية رمزية للأم مثل الأم صوفيا، أو الأم التي عادت عذراء من جديد في أسطورة ديميت

وكور، ومن الرموز الأخرى للأم: دار العبادة، والدولة، والأرض، والغاية، والبحر، والحق المحروث، وعين الماء، والبئر. والجانب الإيجابي في هذا النمط هو حب الأم ودفتها، والذى يحتفى به الفن والشعر، والذى يمنحك أول هوية لنا في هذا العالم. ومع ذلك، فقد يكون له معنى سلبي أيضاً؛ فقد تكون الأم محبة، أو فظيعة، أو نموذجاً للقدر السيئ. وكان "يونج" يعتبر نمط الأم أهم الأنماط؛ لأنه يبدو أنه يحتوى بداخله على كل شيء آخر.

وإذا حدث عدم توازن في هذا النمط لدى الفرد، تظهر "عقدة" الأم، وهى التي تؤدى لدى الرجل إلى ظهور شخصية "دون جوان"، والتى تجعل الرجل مثبّتاً على إسعاد كل النساء، ومع ذلك فقد يصبح الرجل الذى يعاني من عقدة الأم شخصية ثورية: قاسياً، ومحظطاً، وطموماً للغاية. وتؤدى عقدة الأم لدى النساء إلى مبالغة فى غريزة الأمومة، حيث تصبح المصابة بها امرأة تعيش من أجل أبنائهما مضحية فى ذلك بيهويتها المفردة، ولا تعتبر زوجها إلا كقطعة من الأثاث. وقد ينجذب الرجال فى البداية إلى النساء اللاتى يعانين من عقدة الأم؛ لأنهم يرونها تجسيداً للألوة والبراءة، ومع ذلك فإنهم يعتبرونهن أيضاً مراة ينعكس عليها نمط الحياة لديهم، ولا يكتشفون حقيقة هؤلاء النساء إلا بعد أن يتزوجونهن.

وفي الصور الأخرى لذلك النمط، قد تفعل المرأة أى شيء حتى تختلف عن أمها التي أنجبتها، حيث تبحث لنفسها عن مجال خاص بها، وذلك بأن تقدم في التعليم مثلاً حتى تُظهر ضعف تعليم والدتها. وقد يكون اختيارها للرجل الذي ستتزوجه بدافع من استفزاز والدتها أو اعتقادها عنها. وقد تشعر بعض النساء من ذوات الحالات المتطرفة في هذا النمط بحب محروم لأبائهن وغيره من أمهاتهن، أو حب رجال متزوجين.

### الأنماط الروحية

لماذا لم يظهر علم النفس منذ زمن بعيد؟ يقول "يونج" إن علم النفس لم يكن ضروريًا طوال معظم التاريخ القديم للإنسان، حيث كانت الصور الرائعة للأساطير والأديان قادرة على التعبير الكامل عن الأنماط الداخلية. لقد كان البشر يشعرون برغبة في إمعان التفكير في الأفكار والصور المتعلقة بميلاد الجديد والتحول، وقد أسهبت الأديان في تقديم هذه الأفكار في كل جانب من جوانب الروح والنفس، ويرى "يونج" أن هذا التوجه قد فتح الباب أمام ما نجده من خواء في الحياة المعاصرة. لابد أن تتضمن الروحانية الحقيقة كلاً من العقل الوعي والعقل الباطن - أي القمة والقاع في رأى "يونج"

كل البشر لديهم غريزة للدين. يقول "يونج": "لا يستطيع أحد الفرار من آدميته".

## الفصل الثلاثون

### التفرد

كان "الفرد" لفظاً بالغ "يونج" في استخدامه حتى ليستطيع القارئ له أن يضع بداخله نقاصين - العقل الوعي والعقل الباطن معاً. والتفرد - ببساطة - هو أن يصبح الإنسان ما تؤهله له قدراته بصورة دائمة، وأن يحقق قدره المفترض، وتكون نتيجة ذلك فرداً بالمعنى الحقيقي للكلمة - أي ذات كاملة غير ضعيفة ليس للجوانب المفتتة أو العقد تأثير عليها.

ولكن هذا النوع من إعادة التكامل لا يحدث من خلال التفكير العقلاني، بل هو رحلة تتضمن منعطفات وانحناءات غير متوقعة. يوضح لنا الكثير من الأساطير أننا نحتاج لاتباع طريق يتجاوز بنا العقل حتى نتحقق ذاتنا في الحياة.

وقدم "يونج" بعض الإضافات في تعريف النفس، حيث كان يراها شيئاً يختلف عن الأنماط، بل اعتبر الأنماط جزءاً من النفس "متلماً تكتف الدائرة الكبيرة دائرة صغيرة بداخلها". وفي حين أن الأنماط ترتبط بالعقل الوعي، فإن النفس تتتم للعقل الباطن الجماعي والشخصي.

### الماندالا الشافية

تضمن كتاب الأنماط والعقل الباطن الجماعي العديد من التقويمات على صورة الماندالا، وهي صورة تجريدية تعنى "الدائرة" باللغة السنسكريتية. وكان "يونج" يعتقد أنه عندما يرسم المرء ماندالا أو يلوّنها، فإن رغباته في العقل الباطن يتم التعبير عنها في أنماط هذه الماندالا، ورموزها، وأشكالها.

وقد وجد "يونج" أثناء ممارسته العلاج النفسي أن الماندالا ذات أثر "سحري"، حيث تحول الارتباك بداخل النفس إلى نظام، وكثيراً ما تؤثر على الشخص بصور لا تظهر إلا فيما بعد. ويعود نجاح الماندالا في العلاج النفسي إلى أنها تتيح للعقل الباطن أن يتحرر، وأن يُظهر كل ما كتبه الإنسان بداخله. و"الرموز" مثل: شكل البيضة، وزهرة اللوتس، والنجم أو الشمس، والحياة، والقليل، والمدن، والعيون.. إلخ ليس لها سبب واضح في الأساطير، ومع ذلك فإنها تعكس أو توضح العمليات التي تحدث في الأعماق وعلى بعد بعيد من التفكير الوعي للفرد. وعندما يستطيع الشخص أن يفسر هذه الصور تفسيراً ذا معنى، فإن هذا يكون بداية عملية الشفاء - كما لاحظ "يونج". وهذا التفسير خطوة في طريق عملية التفرد.

### تعليقات ختامية

يقول "يونج" إننا نعتقد أننا معاصرون ومحضرون بكل ما لدينا من تكنولوجيا ومعرفة، ولكننا لا نزال "بدائيين" من داخلنا. لاحظ "يونج" ذات مرة في سويسرا طبيباً معالجاً بالسحر يزيل تعويذة سحرية من إسطبل للحيوانات بجوار خط سكة حديدية حديثة تمر عليه الكثير من القطارات التي تجوب أنحاء أوروبا.

إن الحداثة لم تحررنا من الحاجة للجوء إلى عقولنا الباطنة، ونحن إذا تجاهلنا هذا الجانب في أنفسنا؛ فإن الأنماط تبحث ببساطة عن صور جديدة للتعبير عن نفسها مستنزفة أثناء ذلك الخطوط التي أعددناها جيداً. وعادة ما يدعم العقل الباطن القرارات الوعائية التي يتخذها الفرد، ومع ذلك فإذا حدثت فجوة بين الأمرين يتم التعبير عن الأنماط بطرق غريبة وقوية، حيث قد تهاجمنا من خلال قصور معرفتنا بأنفسنا.

لقد حل العلم مكان عالم الرموز القديمة التي كنا نستخدمها لتفسير غموض التغيرات في الحياة ومعانيها الأكبر، وهذا العلم هو علم النفس - الذي لم يكن الهدف منه أبداً فهم الروح أو الاهتمام بها. وقد قال "يونج" عن العقلية العلمية بوجه عام: "القد أصبحت السماء مجال عمل علماء الفيزياء، ولكن "القلب يتقد"، وتثور في أعماقنا أسرار". يعيش الإنسان المعاصر في حالة من الخواص الروحية التي كان الدين أو الأسطورة يملأته من قبل، ولن يستطيع تهدئة هذا اللاتوازن الداخلي لدينا إلا نوع جديد من علم النفس يعترف بمدى عمق الروح.

### "كارل يونج"

ولد "كارل يونج" عام 1875 بمدينة كيسوين في سويسرا، وكان أبوه رجل دين. وفي عام 1890 التحق بجامعة بازل لدراسة الطب، وعندما توفي والده في العام التالي، اضطر للاستدامة ليكمل دراسته. وبدأ التخصص في العلاج النفسي، ومنذ عام 1900، بدأ يعمل في عيادة بيرجولزى في مدينة زيوريخ تحت رئاسة المعالج النفسي الرائد "إيجين بلولر". وفي عام 1903، تزوج "إيما روشنباخ"، وهي سويسرية ثرية، وأسس منزلًا كبيرًا في مدينة كوسناخت.

وفي عام 1905، عمل "يونج" محاضرًا في العلاج النفسي بجامعة زيوريخ، ثم أسس عيادة ناجحة في العلاج النفسي في السنوات التالية. وفي عام 1912، اختلف مع "فرويد"، ثم استقال بعد ذلك بعامين من الجمعية الدولية للتحليل النفسي. وكان "فرويد" يعتبر "يونج" خليفة في نظرية التحليل النفسي؛ لذلك كان انفصالة عن جمعية التحليل النفسي حدثاً هائلاً بالنسبة له. ولكن هذا الانفصال أتاح لـ "يونج" استكشاف بعض الأفكار مثل التزامن، والفردية، ونظرية الأنماط السينكولوجية (انظر تعليقنا على "إيزابيل بريجز مايرز" ص 54).

ومن مؤلفاته الأخرى: *Symbols*, (*The Psychology of the Unconscious*) 1911-1912, *Psychology and Psychological Types*, (and Transformation) 1912 (1921), *The Undiscovered Self*, (*Psychology and Alchemy*) 1937 (1944), *Religion* (1957). وكتاب الأنماط والعقل الباطن الجماعي هو الجزء الأول من تسعه أجزاء من المجلد الذي يحتوى مجلد كتبه.

وبعد الحرب العالمية الثانية، أُتهم "يونج" بالتعاطف مع النازية، ولكن لم يوجد دليل إدانة ضده، وقضى وقتاً بين السكان الأصليين لأمريكا، وفي إفريقيا، وكان لديه اهتمام قوي بعلم دراسة الأعراق البشرية والإثنولوجى. وتوفي "يونج" عام 1961 في سويسرا.

# السلوك الجنسي لدى المرأة

"قد يشعر الرجل بارتفاع درجة حرارة جسمه أو جسم زوجته، وربما كان ذلك نتيجة لسرعة تدفق الدم في الجسم أو للنطافات العصبية العقلية التي تحدث عند وجود أية استجابة جنسية. وقد يشعر كل جسمه بالدفء - حتى القدم الباردة - أثناء النشاط الجنسي. ويشهد تعريف الإثارة الجنسية بأنها حمى، أو وجع، أو حرائق، أو حرارة، أو دفء على الفهم الشائع بارتفاع درجة حرارة الجسم".

"وكان حوالي ربع نساء العينة (٢٦٪ منها) قد أقام علاقة غير شرعية خارج الزواج قبل أن يصلن لسن الأربعين. وفي المرحلة العمرية بين السادسة والعشرين والخمسين، حدثت علاقة واحدة إلى ست علاقات غير شرعية خارج الزواج. وأن التعليم على أي سلوك جنسي مرفوض أكبر من التعليم على غيره من الأنشطة المرفوضة؛ فمن المحتمل أن العلاقات خارج إطار الزواج كانت نسبتها أعلى مما أوضحته اللقاءات التي أجريناها مع نساء العينة".

## الخلاصة

هناك فجوة بين تنوع ومحتوى الحياة الجنسية، وما يسمح به الدين أو المجتمع.

### المثيل:

"لوان بريزنداین": المخ الأنثوي ص ٦٢

"سیجموند فروید": تفسير الأحلام ص ١٣٠

"هارى هارلو": طبيعة الحب ص ١٦٦

"جان بياجيه": اللغة والتفكير عند الطفل ص ٢٥٢

## ألفريد كينزى

قضى الباحث الشهير في الجنس "ألفريد كينزى" أكثر من نصف حياته العلمية عالم حيوانات يُجرى دراساته على الرئيسي، وكان مشهوراً في جامعة إنديانا بأنه أستاذ جامعي متخصص في عمر يعرف عن الحشرات أكثر مما يعرف عن البشر. كيف - إذن - تحول من هذا إلى اعتباره مسؤولاً بصورة جزئية عن فتح أبواب الثورة الجنسية المعاصرة؟

في أواخر ثلاثينيات القرن الماضي، قدمت جمعية طالبات جامعة إنديانا التماساً بتقديم منهج تعليمي للطلبة المتزوجين ومن يفكرون في الزواج، فأوكلت هذه المهمة إلى "كينزى". وكان الطلبة يسألون أسئلة مثل: ما أثر العلاقات الجنسية قبل الزواج على الحياة الزوجية؟ ما هي الممارسات الجنسية الطبيعية، وما هي الشاذة؟ لقد كان القدر المحدود من المعلومات التي لديهم عن تلك الأمور مستمدًا من الدين، أو الفلسفة، أو المعايير الاجتماعية، وسرعان ما اكتشف "كينزى" أن المعلومات العلمية عن السلوك الجنسي للحشرات البسيطة أكثر من مثيلتها عن السلوك الجنسي لدى البشر.

وكان الطبيب الإنجليزي "هنرى هافلوك إليس" قد قدم أول معالجة للموضوع في كتابه *Studies in the Psychology of Sex* (والذى نُشر في سبعة مجلدات بين ١٩٢٧ و١٩٢٨)، ولكن الحكومة البريطانية منعت تداول الكتاب. ثم جاء "فرويد"، فقلل الحظر المفروض على موضوع الجنس، ولكنه لم يُجر فيه أبداً بحثاً علمياً موسعاً؛ لذلك بدأ "كينزى" يجمع المتوفر من معلومات عن الموضوع عام ١٩٣٨.

وبعد عشر سنوات، نشر "كينزى" وفريق العاملين معه كتاب السلوك الجنسي لدى المرأة، والذي حقق أعلى المبيعات على مستوى الولايات المتحدة (حيث بيع منه أكثر من نصف مليون نسخة) رغم أن الكتاب كان موجهاً لطلبة الجامعة. أصبح "كينزى" شخصية شهيرة في كل أنحاء الولايات المتحدة، وكذلك اشتهر معهد كينزى ببحوث الجنس. وقد نشر "كينزى" بعد ذلك بخمس سنوات كتابه "السلوك الجنسي عند الرجل، وجاء الكتاب في ٨٠٠ صفحة (وشاركه تأليفه "بول جيبهارد"، و"وارديل بومبروى"، و"كلайд مارتن"). وأصبح الكتابان مشهورين باسم "تقريري كينزى"؛ ربما بسبب حرج القراء من السؤال عنهما في المكتبات نتيجة لعنوانيهما المخلجين. وفي عام ١٩٥٣ - وهو عام صدور الكتاب الثاني - ظهر "كينزى" على غلاف مجلة *تايم*.

## الحصول على القصص

كان البحث الذى أجراه "كينزى" واحداً من أعظم المشروعات العلمية فى التاريخ، وكان تمويل البحث تمولاً مشتركاً من جامعة إنديانا، ولجنة بحوث المشاكل الجنسية بالمجلس القومى الأمريكى للبحوث تحت توجيه "روبرت بيركس" (المشهور بيعوthe فى اختبارات الذكاء وسلوك الحيوانات)، وتحت رعاية مؤسسة روكييلار.

وقد تزامن إجراء البحث مع التقدم الذى طرأ على أساليب البحث مما ضمن درجة جيدة من الدقة فى أن تكون عينة البحث تمثيلاً دقيقاً للجمهور بوجه عام، بدلاً من الاعتماد على عدد محدود من الحالات. ولكن كيف سيحصل "كينزى" على معلومات دقيقة فى بحثه إذا أخذنا فى الاعتبار طبيعة العلاقة الجنسية التى تحدث خلف أبواب مغلقة؟ لقد كانت قوانين بعض الولايات تجرم حكى الناس لقصص تتعلق بعلاقاتهم الجنسية؛ لذلك كان على "كينزى" وفريق العاملين معه أن يستخدموا أسلوبًا فى استطلاع الآراء يضمن أن يتم إخفاء هويات المشاركين فى استطلاع الرأى وحماية اعترافاتهم. وقد سأل "كينزى" وفريقه المشاركين فى استطلاع الرأى ٢٥٠ سؤالاً عن تاريخهم الجنسى، وقدم بعض المشاركين يوميات تسجل نشاطاتهم الجنسية اليومية. وقد تم بحث كل جوانب السلوك الجنسى، سواء من ناحية المرحلة العمرية، أو الحالة الاجتماعية، أو المستوى التعليمي والطبقة الاقتصادية والاجتماعية، أو الخلفية الدينية، أو سكنى الحضر والريف.

وفي الفترة من ١٩٣٨ - ١٩٥٦ تمت دراسة ١٧٠٠٠ شخص، أشرف "كينزى" بنفسه على أكثر من خمسة آلاف لقاء منها. وكتاب السلوك الجنسى لدى المرأة يقوم أساساً على دراسة ٥٩٤ حالة نساء أمريكيات من أصول أوروبية بالإضافة إلى قصص حكتها ١٨٤٩ امرأة كانت ضمن تصنيفات أخرى. وتضمن الكتاب قائمة طويلة بوظائف النساء المستطلع آراؤهن بدءاً من ممراضات بالجيش، لطالبات بالمدارس الثانوية، لراقصات، لعاملات بالمصانع، لمتخصصات فى الاقتصاد، لمدرسات، لمخرجات فى السينما، لموظفات فى مكاتب. أما الوعاء الأكبر للدراسة، فقد احتوى على سجينات.

## النتائج

بالإضافة إلى القدر الهائل من البيانات الأولية، فقد وجدت أفكار علم النفس، وعلم الأحياء، وسلوكيات الحيوان، والعلاج النفسي، وعلم وظائف أعضاء الجسم، والأنثروبولوجى، وعلم الإحصاء، والقانون طرقها إلى كتاب السلوك الجنسى لدى المرأة مما جعله كتاباً أفضل من تقرير "كينزى" الأول، وبه جهد أكبر للنظر للتاريخ الجنسى عبر الأعمار. ورغم اللغة العلمية الجافة، والرسوم، والجدواں الكثيرة فى الكتاب، فقد بدا الكتاب أكثر صدمة، وذلك لأن الحالة الجنسية لدى المرأة تتضمن المزيد من المحاذير التى لا يجب مناقشتها، وكانت الدراسة تتطلب معلومات صادقة للغاية عن الأسرار الشخصية العميقية.

ويغطي الكتاب مجموعة هائلة من الموضوعات ويقدمآلاف النتائج، ومن بينها:

## العادة السرية، ونشوة الجماع، والأحلام

- ❖ يمارس العادة السرية أطفال قد لا يتجاوز عمرهم عامين.
- ❖ الإيقاع المنظم لحركة ممارسة العادة السرية أهم من استثارة الأعضاء الجنسية في الوصول للنشوة، سواء لدى الرجال أو النساء. إن التقلص العضلي الذي يحدث أثناء الجنس جزء مهم من الاستجابة البدنية الكلية.
- ❖ جدران المهدب تحتوى على نهايات عصبية قليلة للغاية؛ لذلك تتركز العادة السرية لدى النساء على البظر، والشفرين الصغيرين، والشفرين الكبيرين أكثر من تركيزها على الإيلاج الفعلى.
- ❖ بوجه عام، فإن الرجال أكثر ميلاً للتصور أثناء ممارسة العادة السرية للوصول للنشوة، في حين يعتمد معظم النساء على الأحساس البدنية فقط، ومع ذلك فقد شعرت نسبة ٢٪ من النساء بالنشوة من التخييل وحده.
- ❖ قالت نسبة ٣٦٪ من النساء إنهن لم يشعرن بأية نشوة قبل زواجهن، وقالت نسبة ضعيفة منهن إنهن لم يشعرن بها حتى بعد أن تزوجن.
- ❖ يشعر الرجال والنساء بالنشوة في الأحلام، حيث ترى نسبة ١٥٪ من النساء أحلاماً جنسية، وتشعر نسبة ٢٠٪ منهن بالنشوة أثناء أحلامهن في الليل.
- ❖ كان الاعتقاد الشائع أن النساء أبطأ من الرجال في الاستجابة الجنسية، ولكن هناك أدلة على أن النساء تصل للنشوة بعد ٣ - ٤ دقائق من ممارسة العادة السرية، وهي مدة لا تتجاوز المدة التي يستغرقها الرجال في العادة.
- ❖ رغم أن التاريخ الطويل من التأكيد على أن العادة السرية تدمر الصحة، فلم يجد "كينزى" دليلاً على هذا، ووجد أن الضرر الوحيد لمارستها هو ضرر نفسي، وهو الجزء الناتج عن الإحساس بالذنب.

## العلاقات الجنسية التي لا تتضمن الإيلاج والتربية

- ❖ من السهل استثارة شهوة الرجال من خلال التربية عليهم، ومع ذلك فهناك عدد كبير من النساء لا يستثيرهن التربية جنسياً. وبوجه عام، فإنه رغم أن الرجل لا يتمالك السيطرة على نفسه ويستثار جنسياً إذا تعرض للاستثارة البدنية الصحيحة، فإن الاستثارة الجنسية لدى النساء أكثر اعتماداً على ما يشعرون به تجاه الملاطفة البدنية.
- ❖ تبدأ المشاعر الجنسية لدى الرجال بصورة مفاجئة عند البلوغ، وتتسارع وتيرتها بسرعة خلال سنوات المراهقة حتى تصل للثبات في عشرينيات أعمارهم. أما المشاعر الجنسية لدى المرأة فإنها أبطأ، واستجاباتها الجنسية تعتمد على حالتها النفسية أكثر من اعتمادها على استثارة جسمها.

## الفصل الحادى والثلاثون

- ❖ من بين نسبة ٦٤٪ من النساء المتزوجات اللاتي شعلن بالنشوة قبل زواجهن، لم تشعر منها إلا نسبة ١٧٪ بالنشوة نتيجة لمارسة جنسية إيلاجية، أما النسبة الباقية فقد شعلن بالنشوة من خلال التربیت، أو ممارسة العادة السرية، أو الأحلام.
- ❖ النساء أقل استثارة من أثدائهن عن الرجال، حيث لم تقل إلا نسبة ٥٠٪ من النساء المبحوثات إنهن قد شعلن بأن أية استثارة لأثدائهن أدت إلى متعة جنسية لديهن.

### العلاقات الجنسية غير المشروعة

- ❖ كان ربع النساء اللاتي استطاعن "كينزى" آراءهن قد مارسن علاقة غير شرعية خارج إطار الزواج قبل بلوغهن الأربعين. وتصل هذه العلاقات غير المشروعة لذروتها في الثلاثينيات وأوائل الأربعينيات.
- ❖ وعدم اهتمام النساء المتزوجات الأصغر سنًا بالعلاقات غير المشروعة خارج إطار الزواج يعود إلى اهتمامهن بأزواجهن، ورغبات الزوج الشاب في زوجته.
- ❖ رغم الاعتقاد الشائع بأن الرجال يحبون إقامة علاقات غير مشروعة مع نساء أصغر منهن سنًا، فقد أظهر الاستطلاع أن عدداً كبيراً من الرجال يفضلون إقامة تلك العلاقات مع نساء أكبر منهن أو في مثل عمرهم لأنهن أكثر خبرة.
- ❖ قالت نسبة ١٧٪ من النساء اللاتي لم يقمن علاقات غير مشروعة خارج الزواج إنهن فكرن في هذا، أو على الأقل لم يبعدن هذه الفكرة عندما واتتهم. أما النساء اللاتي "ضللن" بالفعل: فقد قالت نسبة ٥٦٪ منهن إنهن من المحتمل أن يفعلن هذا مرة أخرى.

### نقاط مذهلة أخرى

- ❖ يغلب وضع "استبقاء المرأة على ظهرها" أثناء الممارسة الجنسية على الثقافة الأوروبية والأمريكية (ولا يعرف "كينزى" سبب ذلك)، وهو وضع لا تفعله الثقافات الأخرى، ولا تستخدمه الحيوانات الثديية الأخرى. ومع ذلك، ظل العالم الغربي يفضل هذا الوضع رغم أن المرأة يزداد احتمال شعورها بالنشوة إذا كانت هي أعلى الرجل؛ لأن هذا يجعلها حركة الحرفة كما تريده.
- ❖ الرجال والنساء يبدو على وجوههم أثناء المراحل العميقية من الممارسة الجنسية كما لو كانوا يتعذبون.
- ❖ مع اقتراب الممارسة الجنسية من الذروة، يقل الإحساس باللمس والألم لدى كلا الجنسين، وتقل حدة إبصارهم.
- ❖ النساء المتعلمات أكثر خبرة جنسية بوجه عام، وربما كان هذا لاعتبارهن أنفسهن أكثر "تتوّراً"، وأقل تأثراً بالمحاذير التي تغلب على الحياة الجنسية للمرأة.

## تعليقات ختامية

إذا كان "كينزى" عالم أحياء، فلماذا نعتبر كتابه *السلوك الجنسي لدى المرأة وقرينه الكتاب الثاني عن الحياة الجنسية لدى الرجل* من أهم كتب علم النفس؟ كان علم النفس في الولايات المتحدة في خمسينيات القرن الماضي لا يتجاوز السلوك الإنساني، ولم يكن بهم بما يدور في العقل، وجاء هذا الكتاب ليناقش السلوك الجنسي. لقد كان فريق "كينزى" يريد أن يوضح أن البشر لا يستطيعون الهروب من موروثهم الحيواني، فعندما يتعلق الأمر بالجنس، نجد أنفسنا مقيدين بأجسامنا التي تصدر استجابات محددة على المثيرات الجنسية. ورغم أننا نحب أن نعتقد أن الممارسة الجنسية تعبير عن الحب، فقد كان "كينزى" يهدف إلى توضيح أن هذه الممارسة ليست ذات علاقة بالعقل الأعلى كما نحب أن نعتقد.

ومع ذلك فقد وقع "كينزى" في خطأ جوهري، وهو الرابط بين مبحوثيه - من استطاع آراءهم - وبين حياته الخاصة، حيث وجد من حوله - بمن فيهم زوجته - أنفسهم في مواقف سيئة وغير قوية باسم "البحث العلمي". وقد ظهر هذا الجانب غير المقبول في حياة "كينزى"، وأثاره في فيلم يحمل اسمه *Kinsey* (عام ٢٠٠٤) من بطولة "ليام نيسون".

وقد خصص "كينزى" في كتابه فصلاً كاملاً للمثلية الجنسية والممارسات الجنسية قبل البلوغ، وبذلك فقد ناقش موضوعات مثل الصور الإباحية، والسدادية والمازوشية في الجنس، والممارسات الجنسية الشاذة. وقد تعلم الأميركيون من فضول الكتاب التي أوضحت تشريح الأعضاء التناسلية لدى الإنسان، والاستجابة البدنية أثناء ممارسة الجنس، والنشوة بالتفاصيل الشديدة أكثر مما تعلموه عن أجسامهم في أي مكان آخر. ولا يزال الكتاب حتى اليوم يضيف شيئاً للفالبية العظمى من القراء في هذه الأمور.

أما المحافظون، فقد اعتبروا أن كتاب "كينزى" بداية انهيار الحضارة، وقد عابوا عليه استعانته بمبحوثين عدوانيين جنسياً، وكان هؤلاء يبلغون ١٣٠٠ شخص من استطاع آراءهم، في دراسته. أما "كينزى"، فقد كان يعتبر نفسه في نفس موقف كوبرنيكوس، وجاليليو من قبله، حيث أعلن عما اكتشفه في العالم المادي بغض النظر عن القواعد الدينية أو الأخلاقية. ولأن موضوع دراسته كان الجنس؛ فكانت شهرته شيئاً حتمياً.



### "الفريد كينزى"

ولد بمدينة هوبيوكين فى ولاية نيوجرسى عام ١٨٩٤ ، وكان الابن الأكبر من ثلاثة أبناء. كان والده متعصباً دينياً، وكان يحاضر فى الهندسة فى جامعة صفيرة، فنشأ "الفريد" فى بيئة تُحرم أى حديث أو تعامل مع الحياة الجنسية. انضم لفرق الكشافة، وكان يعشق الذهاب فى المعسكرات والخروج من المنزل.

وبعد أن أكمل دراسته الثانوية، أطاع "الفريد كينزى" والده وحصل على دورات تعليمية فى الهندسة، ولكنه كان يتوق لدراسة الأحياء. وبعد عامين، التحق - رغم عدم رغبة والده - بكلية باودين فى مين، حيث درس الأحياء وعلم النفس، ثم حصل على الدكتوراه فى علم الأحياء من جامعة هارفارد عام ١٩١٩ ، وفي العام التالى حصل على وظيفة أستاذ مساعد لعلم الحيوانات بجامعة إنديانا.

وفي السنوات الأخيرة من حياته، كان عليه أن يناضل حتى يواصل بحوثه، وكان يستهدف استطلاع آراء مائة ألف شخص، ولكن مؤسسة روكتيلر تعرضت عام ١٩٥٤ لضغوط الجماعات الدينية لإلغاء تمويل هذه البحوث.

ومن كتب "كينزى" الأخرى:  
*The Gall Wasp*, (1926) *An Introduction to Biology*:  
*The Origin of Higher*, (1930) *Genus Cynips: A Study in the Origin of Species*.  
وفى "كينزى" (1935) *Categories in Cynips* عام ١٩٥٦.

## الحسد والامتنان

"لن يستطيع الطفل الوليد الشعور بالبهجة الكاملة قبل أن تتطور قدرته على الحب تطوراً كاملاً، والبهجة هي أساس الامتنان. وقد وصف "فرويد" بهجة الطفل الناتجة عن رضاعته بأنها أساس الإشباع الجنسي. وأنا أرى أن هذه الخبرات لا تمثل أساس الإشباع الجنسي فحسب، بل وتجعل من الممكن الشعور بالتوحد مع شخص آخر".

"الطفل الذي استطاع تأسيس شيء جيد يستطيع أيضاً أن يجد تعويضات عن الخسارة والفقدان الموجودين في حياة الراشدين، وكل هذا يشعر الشخص الحسود بأنه لا يستطيع تحقيقها؛ لأنَّه لا يشعر بالرضا أبداً ولذلك يرسخ شعوره بالحسد".

### الخلاصة

إن تواافق الرضيع مع الألم والمعنة قد يشكل نظرته للحياة أثناء سنوات رشدده.

#### المثيل:

"آنا فرويد": الأنا وآليات الدفاع ص ١٢٤

"هاري هارلو": طبيعة الحب ص ١٦٦

"كارين هورني": صراعاتنا الداخلية ص ١٨٠

"آر. دى. لينج": الذات المنقسمة ص ٢١٤

"جان بياجييه": اللغة والتفكير عند الطفل ص ٢٥٢

## میلانی کلین

قبل "فروید" كان الناس يعتقدون أن الطفولة هي مرحلة السعادة في العمر، وكانوا يفسرون هياج الأطفال، أو إحباطهم، أو حزنهم، أو قلة حماسهم بأنها ناتجة عن عوامل بدنية، ولم يكونوا يأخذون الحالة الانفعالية للأطفال على محمل الجد. ولكن "فرويد" أوضح أن الأطفال يعانون من صراعات كبرى، وأن هذه الصراعات تشكل شخصياتهم أثناء نموهم لمرحلة الرشد.

وقد بدأت "میلانی کلین" من حيث انتهی "فروید"؛ فأسست مجالاً فرعياً في التحليل النفسي يركز على الشهور الأولى من حياة الوليد. لقد ركز علماء نفس آخرون من مدرسة التحليل النفسي على الأطفال مثل "آنا فرويد"، ولكن "کلین" افتتحت عالماً جديداً عندما أكدت على الحياة المقلية للوليد بما فيها من خيالات، وأليات دفاع، ومبنيات قلق. لقد كانت تعتقد أن طريقة الوليد في التعامل مع بيئته تشكل لديه نمطاً يستمر معه حتى الرشد، و يؤثر على قدرته على الحب وتطوير الخصائص الأساسية للشخصية مثل الحسد، والامتنان.

و"کلین" لم تخرج في جامعة، وكانت أمّا لثلاثة أبناء قبل أن تعمل بالتحليل النفسي. ومع ذلك؛ فقد اجذبت هذه المبدئية متأخراً إليها العديد من الأنصار المتحمسين الذين ان kedوا بعنف أتباع مدرسة "فرويد" الآخرين بمن فيهم "آنا فرويد" وفريقها في أربعينيات القرن الماضي. وقد استطاع منتقدو "کلین" الحط من قدرها لبعض الوقت، ومع ذلك فقد ظهر اهتمام متعدد بمؤلفاتها، ولا يمكن إنكار الأثر الذي تركته على علم نفس الطفل.

وكتاب الحسد والامتنان مجموعة مقالات تقطن الخمسة عشر عاماً الأخيرة من حياة "کلین"، حيث نرى من خلال تلك المقالات مواضع "البارانويا / الفحصام"، و"الاكتئاب" في الطفولة، ومارستها التحليل النفسي على الأطفال أثناء لعبهم، وفكرتها المثيرة للجدل من أن الرؤية الممتنة للعالم أو الناقمة عليه الحاسدة له تكون أساساً أثناء مرحلة ما قبل الفطام.

### موقع البارانويا / الفحصام

حتى نفهم ما قالته "کلین"، فلا بد أن نعرف أن كتابها قائمه على فكرة "العلاقات بالأشياء" الفرويدية، والتي تقول إن الانفعالات يتم التعبير عنها تجاه "شيء"، وهذا الشيء عادة ما يكون شخصاً، ولكنه أحياناً قد يكون جزءاً من شخص.

وكان "کلین" تعتقد أن أولى علاقات الرضيع بالأشياء هي علاقته بشئ والدته الذي يصبح محور تركيز كل مشاعره. ويرى الرضيع - وفقاً لدرجة إشباعهم - الشئ إما "جيداً" أو "سيئاً"، ويتم توجيه كل مشاعر الحب والكره الكامنة لديهم إلى علاقتهم بالشئ، وإما أن يحبوا الشئ

باعتباره مصدراً للحب والتغذية، أو أن يشعروا بأنه يضطهدتهم إذا لم يشعوا لهم احتياجاتهم الفورية. وهذه المشاعر المنقسمة هي أول مرة يتعرض فيها الإنسان للقلق.

وهذا الانفصال في المشاعر هو ما تطلق عليه "كلين" "موضع البارانويا / الفحص": فكل ما هو جيد في الأم أو في ثديها "يسقطه الرضع داخلياً"، أي يعتبرونه جزءاً من أنفسهم. وكل ما هو سيئ في أنفسهم، فإنهم "يسقطونه" على أمهاهاتهم. وباختصار، فإن موضع "البارانويا / الفحص" هو محاولة من الأطفال لإيجاد بعض السيطرة على العالم الخارجي والداخلي لديهم قبل أن تتطور لديهم الأنما، أو إحساسهم بأنفسهم.

وترى "كلين" أن "غريرة الحياة"، و"غريرة الموت" - وهما التصوران اللذان قد هما "فرويد" - موجودان حتى لدى الرضع، وأنهما هما ما يمنع العلاقة المبكرة بالأشياء تلك القوة. يشعر الأطفال برغبة قوية في الحصول على ما يريدون حتى يبقوا أحياء، ولكنهم يشعرون أيضاً بالغيرة، والغضب، والعدوان حتى يدمروا هذا الشيء (وهو ما يلاحظ في الصراخ المتضاد للربيع، و"البعد عن" الثدي) عندما لا يقدم لهم الحب، أو الاهتمام، أو الطعام.

### موضع الاكتئاب

ومع ذلك، فقد لاحظت "كلين" أثناء النصف الثاني من العام الأول للربيع أن نمو الأنما لديهم يعني أن قطب الحب والكره قد ذابا في قطب واحد، حيث يرون الأم تعييراً عن الآتين ويتحلون بالمزيد من المسؤولية عن مشاعرهم .. وهذه الصورة الأكثر واقعية يساعد عليها تطور ونمو الأنما الأعلى - الذات المتوفقة اجتماعياً - والتي تلعب دوراً كبيراً في تشكيل الأطفال.

وكان "فرويد" يعتقد أن الأنما الأعلى تتتطور عبر عدد من السنوات، ولكن "كلين" رأت أنها - أي الأنما الأعلى - تظهر في مرحلة مبكرة، خاصة لدى الإناث، حيث لاحظت الشعور بالذنب بسبب السلوك المدمر تجاه الأم والرغبة التالية له في "التعويض"، أو إزالة تلك المشاعر السلبية بطاعة الأم أو حبها. وقد افترضت "كلين" من هذا أن جذور فحص الشخصية تعود إلى علاقات الأطفال بالأنا العليا لديهم، وهي الأنما التي تتضمن غالباً أمّا مخيفة أو حازمة.

وينتج موضع الاكتئاب عن شعور الطفل بالذنب من أن عدوانيه، أو كراهيته، أو طمعه تجاه الأم أو الثدي سوف يحرمه منها. وعندما يتم فطام الطفل، غالباً ما يكون هذا محفزاً على حدوث موضع الاكتئاب؛ لأنه يشعر بأنه هو الذي حرّم نفسه من ثدي أمّه.

### الأنا السوية

ينتاب الأطفال في العامين الأولين من أعمارهم هوس أو توجهات نحو الأكل والإخراج، أو تكرار قصص أو حركات معينة. إننا نعرف كراشدين أن هذا الهوس من صور العصبية، ولكنه لدى الأطفال جزء من رغبتهم في أن يشعروا بالأمان. قالت "كلين" إن الطفل تتتطور لديه مسببات قلق، أو توجهات غير سوية لفرض واحد، وهو أن تظل الأنما الضعيفة لديهم تجد الحماية. وموضع

الاكتئاب فى الحقيقة هو بداية النضج؛ لأنه يزيد معرفة الأطفال بكيفية فهم مشاعرهم والعالم الذى يعيشون فيه.

ومن الطبيعي أن تقل الآليات الدفاعية أو العصبية مع نموهم، ويصبحون أقدر على التوافق مع الواقع بصورة أفضل، ومع ذلك فإن تعامل الأطفال مع موضع الاكتئاب والفصام يضع أساساً لكيفية التعامل مع هذه المشاعر فى حياتهم الراشدة، حيث يتم تشويط هذه الحالات السلبية فى مواقف محددة فى حياة الراشدين. إن الحزن على شخص متوفى - مثلًا - ليس نتيجة لفقدان المتوفى فقط، بل ونتيجة لفقدان داخلى لدينا أيضًا. وترى "كلين" أن تطوير شعور قوى بالآلام أو الذات فى مرحلة الرضاعة شيء حيوى للسوية النفسية لدى الراشدين.

### الحادس والمتن

إذا استطاع الأطفال التعبير الكامل عن حبهم لوالديهم أثناء مرحلة الرضاعة، فهذا يؤهلهم للقدرة على الاستمتاع بالحياة والحب الكامل عند بلوغهم سن الرشد، ومع ذلك فإن بعض الأطفال أكثر عدوانية وطمئنًا من غيرهم، ويحملون ضيقًا ضد أمهاطهم إذا لم يشعروا بإشباعها لاحتياجاتهم - وفقًا لما تقوله "كلين": لذلك يصبح هؤلاء حاسدين عندما يكبرون. ومشاعر الحسد تجعل الأطفال أقل قدرة على الاستمتاع بالغذاء والانتباه للذين يحصلون عليهم، وهؤلاء يصبحون حاسدين عندما يكبرون. وفي المقابل، فإن الأطفال الذين يستطيعون إدراك الجوانب الجيدة فى أمهاطهم (أو آباءهم) يحملون رؤية إيجابية جدًا وممتنة للحياة، ويستطيعون أن يتخلوا بالولاء ويمتكون الشجاعة الناتجة مما يقتعنون به؛ وهم "ذوو شخصيات جيدة" بوجه عام.

ولاحظت "كلين" أن البيئة المحبة الداعمة للرضاع لا تستطيع أن تمنع انفصال الحب / الكره، ولكنها تمكّن الطفل من التحرر منه في النهاية. أما الأطفال الذين لم يحصلوا على ما يحتاجون إليه أثناء مرحلة الرضاعة، فقد يقضون بقية عمرهم يطاردون أشياء خارجية بحثًا عنما يشعرون من داخلهم بافتقارهم له، أو يضطرون للتعبير عن الغضب الذي لم يستطعوا التنفيذ عنه أبدًا.

### لعب الأطفال

ذهب زوجان بابنهما "بيتر" إلى "كلين". وكان "بيتر" قد أصبح عدوانيًا للغاية مع لعبه، ويفعل كل ما يستطيعه لكسرها بعد أن ولد شقيق له. وعندما رأته "كلين"، وهو يخبط دميتين على شكل حسانين ببعضهما، سألته إن كان هذان الحسانان يمثلان الناس، فقال نعم. ومع مواصلة ضرب الحسانين ببعضهما، اكتشفت أن "بيتر" قد شاهد والديه يمارسان العلاقة الحميمة؛ فتولد لديه إحساس كبير بالغيرة والجزع. لقد كان ضرب الحسانين ببعضهما تعبيرًا عن ممارسة العلاقة الحميمة. وقد استطاعت "كلين" تحرير "بيتر" من سلوكه العدواني بأن جعلته يعبر عن مشاعره المكبوتة.

قد يبدو من المبالغة أن نعتقد أن طفلاً قد يستطيع التوصل لتلك التفسيرات، ولكن "كلين" تقول إننا إذا تحدثنا بلغة الطفل، فإنه سيفهمها. وكانت تعتقد أن طريقة الأطفال في اللعب نافذة تُطل على عقولهم الباطنة وما يضايقهم. ونظراً لصعوبة تعبير الأطفال عن أفكارهم، فإن اللعب هو أفضل طريقة لعلاج أية مشاكل نفسية لديهم.

### تعليقات ختامية

تبعد فكرة "الأشياء" في النظرية الفرويدية فكرة باردة جدًا، ومع ذلك فعندما نعلم أن الرضع يتعلمون بشخص معين (وعادة ما يكون أمهاتهم) دون اهتمام كبير بمن يكون هذا الشخص - حيث لا يفكرون إلا من منظور احتياجاتهم - فقد يكون لهذه النظرية بعض المعنى. ويثير جدل بشأن إن كان الرضع يواصلون ذلك التوجّه لديهم حتى مرحلة الرشد؛ لأن الحق أنت لا نهتم كثيراً بطبيعة من نتعامل معه بقدر اهتمامنا بمدى إشباعه لاحتياجاتنا ورغباتنا الأساسية. إن الناضجين من البشر فقط هم من يتجاوزون "العلاقات بالأشياء" للاهتمام فعلًا بنظرية غيرهم للعالم، واهتماماتهم، وتطلعاتهم.

وسواء قبلت أفكار "كلين" أم لم تقبلها، فليس هناك مجال لإنكار أن معظم علاقاتنا بأبائنا وأشقائنا - حتى وإن كانت جيدة، فإنها - تتسم بالتعقيد، ولا أن نتسرع في رفض فكرة أن الكثير من توجهاتنا وعلقائنا يعود للأشهر الأولى من حياتنا - وهي الفترة التي اعتبرت "كلين" أنها حاسمة في تشكيل التفاعل بين التوجهات الطبيعية والبيئة لطبيعة الشخص ومدى شعوره بالرضا.

ويرى البعض أن "كلين" قدمت الكثير من الأفكار لشرح احتياجاتنا ورغباتنا العميقية، ويرى آخرون أن مؤلفاتها هراء وصل بالنظرية الفرويدية إلى أقصى درجات التطرف وفي الاتجاه الأسوأ. أما شرحها للفحصان، والاكتئاب الهوسى، والاكتئاب باعتبارها نتيجة لموضع البارانويا/ الفحصان، وموضع الاكتئاب أثناء مرحلة الرضاعة، فينبغي مراجعتها مراجعة دقيقة. حيث غطت علوم العقل المعاصرة بصورة متزايدة على هذه الحالات ودراستها مما أبعدها عن نطاق التحليل النفسي.

والقارئ لكتاب "كلين" يحتاج لبعض الوقت حتى يفهم أسلوبها، ولكنه من الواضح أنها مفكرة عميقية التفكير إنأخذنا بعين الاعتبار أنها لم تلتتحق بالجامعة. ومن الواضح أن طفولتها هي نفسها قد شكلت حياتها المهنية ومؤلفاتها، وقد وجدت في بناتها مجالاً لتجربة أفكارها، وهذا لم يكن موضع ترحيب الكثير من أبناء المحللين النفسيين.

### "ميلانى كلين"

ولدت فى أسرة من الطبقة المتوسطة عام ١٨٨٢ بمدينة فيينا، وكانت الابنة الأصغر من أربعة أبناء. وكانت تطمح أثناء سنوات مراهقتها فى دراسة الطب، ولكن زواجها من الكيميائى "آرثر كلين" عام ١٩٠٣ منعها من استكمال دراستها الجامعية.

ثم انتقلت مع زوجها إلى بودابست عام ١٩١٠ بسبب عمله، وهناك تعرفت "كلين" على كتابات "سيجموند فرويد"، وبدأت ممارسة التحليل النفسي مع "ساندور فيرنشيزى" فى البداية. وقد قابلت "فرويد" فى مؤتمر التحليل النفسي فى بودابست عام ١٩١٨.

انفصلت "كلين" عن زوجها، فأخذت أبناءها الثلاثة وهاجرت إلى برلين، حيث كسبت محلل النفسى "كارل أبراهام" كناصح لها. وفي عام ١٩٢٦ انتقلت إلى لندن التى ظلت فيها بقية حياتها.

ومن المأسى فى حياة "كلين" وفاة شقيقها "إيمانويل" الذى كانت تحبه كثيراً وشققتها "سيدونى" اللذين توفيا فى شبابهما، وكذلك وفاة ابنها "هانز" عام ١٩٣٥. وقد أصبحت ابنتها "ميليتا" التى أصبحت هي الأخرى محللة نفسية من أكثر المعارضين لأفكارها، وبالإضافة لذلك فقد عانت "كلين" من الاكتئاب والقلق لفترة طويلة من حياتها.

ومن مؤلفات "كلين" الأخرى: *The Psychoanalysis of Children* (1932)، *Narrative of a Child Analysis* (1961)، *Contributions to Psychoanalysis* (1948)، *Love, Guilt, and Reparation: And Other Works* 1921 - 1945 وكتابها *كتابها الحسد والامتنان* فى مجلد واحد. توفيت "كلين" عام ١٩٨٠.

## الذات المنقسمة

"يشعر المصاب بالبارانويا بأن هناك من يضطهد، حيث يظن أن هناك من يعارضه، أو مؤامرة لسلبه عقله، أو ماكينة مختبأة في غرفته تصدر أشعة لاضعاف قواه العقلية، أو يتلقى منها صدمات كهربية أثناء نومه. والشخص الذي أصفه هنا يشعر في هذه المرحلة بأن الواقع نفسه يضطهد، وأن العالم - بطبعته التي هو عليها - والناس بطريقهم - التي هم عليها - يمثلون خطراً كبيراً عليه".

"كنا معرضون بدرجة أو بأخرى، وفي إحدى مراحل حياتنا مثل هذه الحالات النفسية من شعور بالخواء، وانعدام معنى الحياة ومغزاها، ولكن هذه الحالات النفسية متواصلة مستمرة لدى المصابين بالبارانويا. وتتبع هذه الحالات من حقيقة أن أبواب الإدراك، أو بوابات الفعل، أو كليهما ليستا تحت سيطرة الذات، بل تعيشان وتشغلان ذات غير حقيقة".

### الخلاصة

إننا نتعامل مع الشعور القوى بالذات على أنه أمر مسلم به، ولكننا إذا كنا نفتقر لهذا الشعور فإن الحياة قد تكون مؤلمة.

#### المثيل:

- "كارين هورن": صراعاتنا الداخلية ص ١٨٠
- "ميلانى كلين": الحسد والامتنان ص ٢٠٨
- "فى. إس. راماشاندران": أشباح فى العقل ص ٢٦٤
- "كارل روجرز": كيف نصبح بشراً ص ٢٧٢
- "ويليام ستايرون": الظلام المرئى ص ٢٢٠

## آر. دى. لينج

عندما بدأ المعالج النفسي "آر. دى. لينج" تأليف كتاب *الذات المنقسمة*: دراسة السلامة العقلية والجنون في نهاية خمسينيات القرن الماضي، كان العلاج النفسي يعتبر أن عقل الشخص غير المتزن خليط من الخيالات غير ذات المعنى أو الهوس، وكان المرضى يُفحصون وفقاً لأعراض المرض العقلي، ويعالجون وفقاً لهذا.

ومع ذلك، فقد ساعد "لينج" بأول كتبه الذي ألفه بينما كان في الثامنة والعشرين من عمره على تغيير النظرة للمرضى النفسيين. وكان هدفه أن " يجعل الجنون، والإصابة بالجنون شيئاً مفهوماً" ، وهو ما حققه من خلال توضيحه أن الهوس - وهو حالة ترتبط بفصام الشخصية أساساً - يرى المصاب به أن له ما يبرره؛ لذلك ينبغي أن يكون دور المعالج النفسي هو الدخول في عقل المريض.

وقد اجتهد "لينج" حتى يوضح أن كتاب *الذات المنقسمة* ليس نظرية مبحوثة طبيعاً عن فصام الشخصية، بل هو مجموعة من الملاحظات - يعرضها من منظور فلسفة وجودية - عن طبيعة فصام الشخصية وطبيعة المصابين به. وقد تحول علم البحث في فصام الشخصية منذ عصر "لينج" ليصبح أكثر تركيزاً على التفسيرات البيولوجية والعصبية، ومع ذلك فقد ظل وصف "لينج" لحياة الفرد حياة منقسمة، أو "جنونه"، أو إصابته بانهيار عصبي من أفضل ما كتب في هذا الصدد.

### احذر العلاج النفسي

في الصفحات القلائل الأولى من الكتاب، يقدم "لينج" رؤية عامة كانت شائعة في ستينيات وسبعينيات القرن الماضي تقول إن نزلاء المستشفيات النفسية والعصبية ليسوا مجانيين، بل المجاني هم السياسيون وال العسكريون الذين لم يتورعوا عن تدمير الجنس البشري بمجرد ضغطة زر. وقد شعر بأنه نوع من التعجرف أن يصنف العلاج النفسي بعض الناس على أنهم "مرضى نفسيون" ، مع معانٍ ذلك الضمنية من اعتبارهم قد خرجوا من زمرة الجنس البشري. وكان يرى أن الأوصاف والملصقات بالصفات التي يستخدمها العلاج النفسي تصنف مهنة العلاج النفسي والثقافة التي خلقتها أكثر من وصفها للحالة العقلية لأى إنسان.

لقد أساء التوجه العام في العلاج النفسي التعامل مع المصابين بالفصام، وقال "لينج" إن الملعوظ في المصابين بالفصام أنهم ذوو حساسية عالية لا يجرى في عقولهم، ويبالغون في حماية ذواتهم المختبئ خلف طبقات من الشخصية المزيفة غير الحقيقة. إن الطبيب النفسي لا يبحث

إلا عن "الأعراض الفصامية" لدى المصاب كما لو كان ذلك المصاب شيئاً تتبغى مقاومته بأية طريقة. إن مثل هؤلاء المرضى ليسوا بحاجة للفحص، بل من يسمعهم، والسؤال الحقيقي هنا هو ما الذي جعلهم ينظرون للعالم بهذه النظرة؟

### أسباب القلق المترفة لدى المصاب بالفصام

"يمكنك القول بأنني قد مت بطريقة أخرى؛ فقد انعزلت عن الناس وإنكفت على نفسي.. لا بد للمرء أن يعيش في العالم مع غيره من الناس، وإن لم يفعل ذلك، فلن شيئاً بداخله يموت".

"بيتر" - أحد مرضى "لينج"

يعرف "لينج" المصاب بالفصام بأنه شخص يعيش منقسمًا إما بداخل ذاته، أو بينه وبين العالم. إنه لا يعتبر نفسه "كلاً"، ويشعر بعزلة مؤلمة عن بقية البشر. وقد فرق بين المصاب بالفصام، ومريض انتقام الشخصية، حيث إن المصاب بالفصام يشعر باضطراب ولكنه عاقل تماماً، أما مريض انتقام الشخصية، فقد تجاوز عقله الحد؛ فوصل إلى حالة من الهوس. يتعامل معظم الناس مع مستوى معين من اليقين بشأن أنفسهم باعتباره شيئاً مسلماً به، ويشعرون بالراحة تجاه ذواتهم وتتجاه علاقتهم بالعالم من حولهم. أما المصابون بالفصام، فلديهم ما يسميه "لينج" (عدم يقين معرفي)، وهو شك أساسى وجودى عميق في هوياتهم وموضعهم في الحياة.

وتتضمن الصورة المترفة لأسباب القلق لدى المصابين بالفصام:

• طبيعة مرعبة للتواصل مع الآخرين، بل ربما أرعبهم أن يعبهم أحد؛ لأن معرفة شخص لهم معرفة قوية يعني أن يكتشف ذلك الشخص حقيقتهم. وبذلك قد يلجأ المصاب بالفصام إلى الطرف النقيض، ويختار العزلة، بل وكراه الآخر له، وهذا يقلل احتمالات أن "يعتوبه الآخر، ويحيط به" حتى يتتجنب الحب. والشعور السائد لدى المصاب بالفصام هو أن يفرق أو يتلاشى بالتدرج نتيجة ذلك الشعور الضعيف بالذات.

• "الاعتداء"، وهو شعور المصاب بالفصام بأن العالم قد ينقض على عقله في أية لحظة، ويدمر شعوره بهويته. وهذا التصور لا يأتي أساساً إلا من الشعور بالخواء؛ فإذا لم يكن لدى المرء شعور قوى بذاته من البداية، فسوف يرى العالم على أنه مكان مليء بالاضطراب.

• "الحجر"، و"سلب الشخصية"، وهو شعور المصاب بالفصام بأنه قد يتحول إلى حجر، وهذا يصحبه أثر آخر يتمثل في الرغبة في إنكار شعور الآخرين بالواقع، بحيث يصبح الآخرون "الأشخاص" مما يجعل المصاب غير مضطط للتreatment معهم.

ويقول "لينج" إنه في حين أن "المصابين بالهستيريا" يفعلون كل ما يستطيعون فعله لنسفان أنفسهم أو كبتها، فإن المصابين بالفصام يركزون على أنفسهم ويشتتون عليها رغم أن هذا التثبيت على الذات مختلف عن النرجسية، حيث لا يتضمن حبًا للنفس، بل بعثًا دائمًا موضوعيًّا لدرجة البرود في الذات لاكتشاف إذا كان بداخلها شيء أم لا.

### مشكلة مع الذات

قال "لينج" إن الكثير من الناس يشعرون بانشقاق ذهنٍ كطريق للتعامل مع المواقف المرعبة التي لا يوجد مهرء بدني أو عقلي لها (كأسرى الحرب مثلاً). ومثل هذا الشخص إن لم يقبل ما يحدث له، فربما انسحب على نفسه وتخيّلها في مكان آخر. وهذا "الانفصال المؤقت" ليس طريقة مرضية في التعامل مع الحياة.

أما المصاب بالفصام، فإنه يشعر بذلك الانفصال على أنه دائم، حيث يشعر بأنه يعيش ولكنه لا يعيش. وعلى الصعيد الأدبي يقول "لينج" إن شخصيات مسرحيات شكسبير غالباً ما تكون شخصيات مضطربة لديها صراعات داخلية، ومع ذلك يظلون يسيرون مع تيار الحياة ويتمالكون أنفسهم، أما شخصيات روايات "كافكا"، ومسرحيات "صموئيل بيكيت"، فإنها تقفر للأمان الوجودي الأساسي؛ لذلك يمثلون نوعيات فصامية. إن هؤلاء لا يستطيعون "البحث في دوافعهم أو مراجعتها"؛ وذلك لأنهم ليس لديهم شعور ثابت قوى بالذات أساساً، وتصبح الحياة بالنسبة لهم أشبه بمعركة مستمرة للحفاظ على أنفسهم ضد العالم.

ولأن المصابين بالفصام ليس لديهم يقين بالذات؛ فإنهم كثيراً ما يمثلون الشخصية التي يعتقدون أن العالم يريدهم أن يكونوها، ويترجون ببيئتهم بدرجة مرضية. كانت إحدى مريضات "لينج" فتاة في الثانية عشرة من عمرها، وكان عليها أن تسير بمفردها في حدائق كل ليلة، وكانت تخاف من أن تتعرض لهجوم، وحتى توافق مع هذا الموقف، فقد طورت لديها اعتقاداً بأن بمقدورها أن تسير مخففة؛ وبذلك تكون في أمان. وقال "لينج" إن هذه الحيلة الدفاعية المتخيلة لا يمكن أن يتوصل إليها إلا شخص يوجد لديه خواص داخلية يفترض أن يملأه شعور بالذات.

### العقل المنقسم

وقد فرق "لينج" بين الناس المتجسدين - الذين لديهم "شعور" بأنهم من لحم ودم، ويشعرون برغبات طبيعية، ويسعون لإشباعها - والناس غير المتجسدين الذين يشعرون بوجود فجوة بين عقولهم وأجسامهم.

يعيش المصابون بالفصام حياة عقلية داخلية يشعرون فيها بأن أجسامهم لا تعبّر عن ذواتهم الحقيقة؛ فيؤسّسون "نظاماً مزيقاً للذات" يتعاملون من خلاله مع العالم، ولكن فعلهم هذا يؤدي إلى مزيد من اختباء ذواتهم الحقيقية. ويشعر هؤلاء بخوف شديد من "أن يُكتشفوا"؛ لذلك يحاولون السيطرة على كل تفاعل لهم مع الآخرين. وهذا يوضح أن عالمهم الداخلي يجعلهم

## الفصل الثالث والثلاثون

يشعرون بالأمان، ومع ذلك فلأن هذا ليس بديلاً لعلاقات العالم الواقعي، فإن حياتهم الداخلية تضعف. ومن المثير للسخرية أن انهيارهم العصبي في النهاية لا يحدث بسبب الآخرين الذين يخشونهم، "بل ينبع دمارهم عن مناوراتهم الدفاعية الداخلية".

ويتعامل المصاب بالفصام مع كل ما يحدث حوله بمحمل شخصى، ومع ذلك فإنه يشعر من داخله بخواء. والعلاقة الوحيدة التي يقيمها هؤلاء هي مع أنفسهم، ومع ذلك فإنها علاقة متوتة؛ لذلك يشعرون بغم، ويأس كبيرين.

### الوصول للمدى الأقصى

ما الذي يجعل ذا التوجهات الفاصامية يتجاوز الحدود الطبيعية ليصل للهوس؟ لأن المصاب بالفصام يعيش حياته في ظل مجموعة من الذوات المزيفة التي يتعامل من خلالها مع العالم؛ فإنه يعيش في عالم داخلي متخيّل، ويحل التعلق بالأشياء، وقطارات الفكر، والذكريات، والخيالات محل العلاقات الطبيعية الإيداعية لديه، وهنا يصبح كل شيء ممكناً. ويشعر المصاب بالفصام نتيجة لذلك بالحرية والقدرة، ولكنه بهذا يبعد نفسه عن الحقيقة الواقعية. وإذا كانت خيالاته مدمرة، فمن المحتمل أن تؤدي به إلى سلوكيات مدمرة، حيث ينعدم الإحساس بالذنب أو التعويض عندما لا يستطيع الفرد التعرف على ذاته الحقيقية.

ولذلك السبب فإن المصاب بالفصام قد يبدو طبيعياً في أسبوع وهو وسوساً في الأسبوع التالي، حيث يظن أن والده أو زوجه يحاول قتله، أو أن شخصاً يحاول أن يسلبه عقله أو روحه. إن القناع الذي تستخدمه ذاته أو ذواته المزيفة - والذي يجعله يبدو طبيعياً - يرتفع فجأة، ويعلن عن الذات الخفية المعدنة التي ابعتد عن العالم لفترة طويلة.

### تعليقات ختامية

يقدم كتاب *الذات المنقسمة* أيضاً اعتقاد "لينج" المثير للجدل من أنه إذا كان الطفل لديه استعداد وراثي للإصابة بالفصام، فسيكون هناك طرق تصرف الأم (أو العائلة) بها، ويكون من شأنها أن تشجع على ظهور الفصام أو تمنع ظهوره. ومن غير العجيب أن هذه الحقيقة تقضي آباء المصابين بالفصام.

وكان الأثر طويلاً المدى للكتاب هو أنه ساعد على إزالة المحاذير حول مناقشة المرض النفسي، والتوصل لهم أفضل للعقل الفاصامي. والكتاب مهم لأنه يعرض أيضاً فكرة أن وظيفة علم النفس ينبغي أن تكون تحقيق النمو الشخصي والتحرير بدلاً من استخدام رطانة الطب التقليدي بمصطلحاته: المرض / الأعراض / العلاج.ويرى "لينج" أن استكشاف المرأة لذاته أمر مهم حتى لو تضمن ذلك الاستكشاف في بعض الأحيان مخاطرات؛ لأن بديل ذلك أن يحاول المرأة أن يتواافق مع التوابع الجاهزة في المجتمع بكل ما يرتبط بها من مسببات للقلق مثل التنازل عن بعض الرغبات والحقوق.

وقد جعلت هذه الأفكار "لينج" شهيراً في ستينيات القرن الماضي، وموضع إعجاب كل من يشعرون بأنهم مهمسون سواء في عائلاتهم أو ثقافات مجتمعهم، أو الذين كانوا ي يريدون المشاركة في توجيه "تحقيق الذات"، وهي المقلية التي كانت تسود حركة تحقيق القدرات الكاملة.

وقد أسرهم إدمان "لينج" للشراب، واكتئابه، واهتمامه بموضوعات شاذة مثل السحر والدجل والشعوذة في النيل من سمعته العلمية؛ لذلك اضطر للاستقالة من نقابة الأطباء البريطانيين عام ١٩٨٧.

ورغم محاولات النقاد التقليل من قيمة هذا الكتاب إلا أنه كان يستهدف تغيير النظرة للمرض العقلي، وإعادة صياغة الهدف النهائي لعلم النفس، وقد حقق الهدفين، وبذلك يظل "لينج" واحداً من أهم رموز علم النفس في القرن العشرين.

### "آر. دى. لينج"

ولد عام ١٩٢٧ في جلاسكو، وكان الابن الوحيد لوالديه ذوي الطبقة المتوسطة. وقد كتب بعد ذلك عن طفولته الوحيدة المخيفة. وقد تفوق في دراسته وقرأ مؤلفات فولتير، وماركس، ونيتشه، و"فرويد" في الخامسة عشرة من عمره، ثم التحق بجامعة جلاسكو لدراسة الطب.

عمل "لينج" معالجاً نفسياً في الجيش البريطاني، ثم في مستشفى جارتايل للأمراض العقلية في جلاسكو منذ عام ١٩٥٣. وفي نهاية الخمسينيات بدأ برنامجاً تدريبياً في علم النفس بأسلوب التحليل النفسي بمستشفى تافيزتون كلينك في لندن.

وكان من أصدقاء "لينج" في لندن في ستينيات القرن الماضي المؤلفة "دوريس ليسنج"، والمطرب "روجر ووترز". وفي عام ١٩٧٥، أسس مستشفى كينجزلى هول للعلاج النفسي، حيث لم يكن يفرض على نزلاء هذه المستشفى سلوكيات أو أنظمة معينة من الأدوية، ويعالجهم الأطباء على أنهم نظراً لهم.

وقد بيع من كتاب "لينج" (1967) *The Politics of Experience* الذي انتقد فيه الأسرة والمؤسسات السياسية في العالم الغربي ملايين النسخ. ومن كتبه الأخرى *Sanity. Madness* (1964)، *Wisdom. Madness and Folly* (1985). وسيرته الذاتية (1985). وقد كان لرؤيته المنتقدة للممارسات الشائعة في العلاج النفسي في عصره أثراً على مؤلفات "توماس تسازس" بكتاب *The Myth of Mental Illness*، و"ويليام جلizer" بكتابه *Reality Therapy*. كُتب عن "لينج" خمس سير ذاتية على الأقل، وتوفي بذبحة صدرية عام ١٩٨٩ أثناء لعبه التنس في مدينة سانت تروييز.

١٩٧١

## الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية

"بوجه عام، أرى أن التاريخ الإنساني بمثابة سجل لأوجه قصور الطبيعة الإنسانية؛ فالقدرات الأعلى للطبيعة البشرية لم تلق التقدير الكافي دائمًا".

"لقد اختار أناس موضوعات لبحوث تحقيق الذات، وكانوا يتواافقون مع هذا المعيار: كانوا يتصرفون بإحدى طرق بسيطة؛ فهم يستمعون لأصواتهم الداخلية، ويتحلون بالمسؤولية، والصدق، والاجتهاد في العمل. إنهم يكتشفون ذواتهم ليس من ناحية رسالة حياتهم فقط، بل ومن ناحية بالطريقة التي يحسنون بها بالألم في أقدامهم إذا ارتدوا أحذية معينة، وإذا ما كانوا يحبون البانجتان أم لا يحبونه، أو إذا كانوا يسهرون لأوقات متأخرة من الليل إذا شربوا الكثير من الشاي. إن كل هذا هو معنى الذات الحقيقة. إن هؤلاء يجدون طبيعتهم البيولوجية وطبيعتهم الفطرية التي يصعب تغييرها".

### الخلاصة

لابد أن تتسع رؤيتنا للطبيعة الإنسانية لتشمل خصائص الناس الأكثر تقدماً وتحقيقاً لذواتهم ممن حولنا.

#### المثيل:

- "ميهالى تسيكسينتميهالى": الإبداع ص ٨٠
- "فكتور فرانكل": إرادة المعنى من الحياة ص ١١٨
- "كارل روجرز": كيف نصبح بشراً ص ٢٧٢
- "مارتن سيليجمان": السعادة الحقيقة ص ٢٨٨

## أبراهام ماسلو

رغم أن عالم النفس "كيرت جولدشتاين" هو من ابتكر مصطلح "تحقيق الذات"، فقد كان "ماسلو" من جعله مصطلحاً شهيراً. ويُستخدم هذا المصطلح لوصف أولئك القلائل ممن حققوا "إنسانيتهم الكاملة"، وهي مزيج من الصحة النفسية والتكرис لعملهم مما يجعلهم ذوي كفاءة عالية. ويقول "ماسلو" إنه لو كان هناك الكثير من هؤلاء، فسوف يتحول عالمنا تجولاً للأفضل. ويرى أن علينا أن نحاول خلق مجتمعات يظهر فيها المزيد من محققى ذاتهم بدلاً من أن نحلم بأداء الأشياء بصورة أسرع وأفضل.

وكان علم النفس قبل "ماسلو" ينقسم إلى معتكرين هما: "العلميون" من أتباع المدرستين السلوكية والإيجابية في علم النفس - والذين لم يكونوا يعتبرون أن أية فكرة في علم النفس صحيحة ما لم تتم البرهنة عليها، وال محللون النفسيون من أتباع مدرسة "فرويد". وقد أسس "ماسلو" "قوة ثلاثة" في علم النفس، وهي علم نفس الحركة الإنسانية التي رفضت اعتبار البشر آلات تتصرف "بدافع الاستجابة للبيئة"، أو أدوات لتعبير قوى العقل الباطن عن نفسها. لقد أصبح البشر وفقاً لمدرسة علم النفس الإنساني بشراً مرة أخرى: مبدعين ذوي إرادة حرة، وراغبين في تحقيق أقصى قدراتهم. وبالإضافة لذلك، فقد ساعدت دراسات "ماسلو" لـ "خبرات القمة" - وهي تلك اللحظات المتسامية التي يكون لكل شيء فيها معنى، والتي تشعر فيها بالارتباط بأنفسنا وبالعالم من حولنا - قد ساعدت على تمهيد الطريق أمام حركة علم النفس الذاتي. وقد قدمت هذه "القوة الرابعة" أساساً أكثر علمية لدراسة الخبرات الدينية أو التصوفية، وجعلت "ماسلو" شخصية شهيرة في الولايات المتحدة في ستينيات القرن الماضي.

وكتاب الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية الذي نشر بعد وفاة "ماسلو" هو تجميع لمقالات، وليس عملاً متكاملاً يقوم بعضه على بعضه الآخر. والجزء الأول من الكتاب أكثر إلهاماً، وهو بمثابة مقدمة رائعة لأفكار ذلك الرائد المستكشف في علم النفس.

### الشخص المحقق لذاته

وقد بدأت دراسة "ماسلو" لمحققى ذاتهم نتيجة لإعجابه بأساتذته: عالمة الأنثروبولوجي "روث بيندكت"، وعالم النفس "ماكس ورذايمير". ورغم أنهما غير كاملين، فقد كان يعتبرهما كاملي التطور في كل شيء، ويدرك السعادة التي شعر بها عندما شعر بأنه من الممكن تعليم صفات هذين الأستاذين على كل البشر.

## الفصل الرابع والثلاثون

ما الذى ميز هذين الشخصين عن باقى البشر؟ أولاً، كانا مكرسين نفسيهما لشيء أعظم منهما، وهو عملهما. لقد كرسا حياتهما لما يسميه "ماسلو" خبرات "الوجود" مثل الصدق، والجمال، والطيبة، والبساطة. ومع ذلك، فليست هذه القيم مجرد صفات جيدة يرغب محقق ذاته في التخلى بها؛ بل هي احتياجات لديه لابد له أن يشعها. يقول "ماسلو": "من منظور تجريبى، لابد أن يعيش كل إنسان فى جمال وليس فى قبح، كما أنه من الضرورى له أن يعيش معدته الجائعة، أو إراحة جسمه المتعب". كلنا نعرف أنتا لابد أن تأكل وتشرب وتنام، ولكن "ماسلو" يقول إننا بعد أن نشبع هذه الاحتياجات الأساسية تظهر لدينا احتياجات كبرى ترتبط بقيم "الوجود" - تتطلب هى الأخرى منا أن نشعها. ومن هنا ظهر "هرم الحاجات" الشهير الذى ابتكره، والذي تبدأ قاعدته بأكسيجين الهواء والماء وتنتهى قفته بإشباع الحاجات الروحية والنفسية.

كان "ماسلو" يعتقد أن معظم المشاكل النفسية ناتجة عن "علة في الروح"، ومنها الافتقار لمعنى للحياة، أو القلق بشأن الاحتياجات التي لم يتم إشباعها. لا يستطيع معظم الناس أن يعرفوا وجود هذه الاحتياجات لديهم، ومع ذلك فإن إشباع هذه الحاجات أمر لازم لنا حتى نكون بشرًا كاملين.

### تحقيق إنسانيتنا الكاملة

وحتى يوضح "ماسلو" فكرة تحقيق الذات، فقد كان يحرص على توضيح معناها بصورة يومية من لحظة لأخرى. ولم يكن يرى أن تحقيق الذات مجرد "لحظة واحدة عظيمة" في الحياة، بل يتضمن:

- ❖ شعور باستقرار كامل، وهو المشاركة في شيء يجعلنا نتسنى دفاعاتنا النفسية، وارتباكنا، وخلجانا، وفي تلك اللحظات نستعيد "انطلاق الطفولة ومرحها البريء".
- ❖ اعتبار الحياة سلسلة من القرارات التي تؤدي بنا إما إلى المزيد من الارتفاع والنمو في الحياة أو إلى الانهيار فيها.
- ❖ معرفتنا بأن لدينا ذوات، واستماعنا لصوتها وليس لصوت المجتمع.
- ❖ القرار بأن تكون صرحاً، وبذلك تتحلى بالمسؤولية عما نفكري فيه ونشعر به، والتحلى بالقدرة على قول: "كلا، أنا لا أحب هذا أو ذاك"، حتى لو لم يجعل هذا المحظيين بك يحبونك.
- ❖ الاستعداد للعمل، وتكريس النفس لتحقيق أقصى استفادة من القدرات، وأن تكون الأفضل في مجال عملنا أيّاً كان.
- ❖ الرغبة الحقيقية في التعرف على حيلنا الدفاعية النفسية والتحرر منها.
- ❖ الاستعداد لرؤية الآخرين بأفضل رؤية ممكنة.

ما المعانى الضمنية لدراسة محققى ذواتهم الأسواء المبدعين؟ "أن تكون رؤية مختلفة للبشرية" - كما استنتج "ماسلو".

من الصعب أن نحدد أبعاد الثورة التي أطلقها "ماسلو" بتركيزه على تحقيق الذات، ومع ذلك كان "ماسلو" يرى أن علم النفس ينبغي أن يركز على "الإنسانية الكاملة"، وفي ضوء هذا التوجه يكون المصاب بالعصاب مجرد شخص "لم يكتمل تحقيقه لذاته بعد". ورغم أن هذا قد يبدو منطقاً سطحياً، ولكنه يمثل فعلاً تغييراً هائلاً في علم النفس.

### عقدة "جوناه"

وما سبب عدم تحقيق إلا القلائل منا لكل قدراتهم التي ولدوا بها؟ يقول "ماسلو" إن من أسباب ذلك ما أطلق عليه "عقدة جوناه". وتحكى الأسطورة أن "جوناه" هذا كان تاجرًا جباناً يخشى خوض المغامرات. وهذه العقدة يشير بها "ماسلو" إلى "خوف المرء من تحقيق عظمته"، أو تجنب هدف حياته الحقيقي.

وقد لاحظ "ماسلو" أن الإنسان يخاف من أفضل قدراته بنفس خوفه من أسوأ قدراته. ربما بدا من المخيف لنا أن تكون لحياتنا رسالة؛ لذلك نقرر العمل بمجموعة من الوظائف البسيطة لمجرد كسب العيش. تتناقلنا جميعاً لحظات مثالية نشعر فيها بومضة مفاجئة بما نستطيع فعله، وعندئذ نعرف أننا عظاماء. "ومع ذلك، فإننا تنفسن بسرعة من الضعف والخوف والرعب أمام نفس هذه الاحتمالات" - كما يقول "ماسلو".

وكان "ماسلو" يحب أن يسأل تلاميذه: "أى منكم ينوى أن يكون رئيساً للولايات المتحدة الأمريكية؟"، أو "أى منكم ينوى أن يكون زعيماً أخلاقياً ملهمًا مثل "أليبرت شويترز"؟". وإذا بدا عليهم الخجل أو الارتباك، كان يسأل الواحد منهم: "وان لم تكن أنت، فمن سيكون في رأيك؟". لقد كان هؤلاء طلبة يتعلمون ليصبحوا علماء نفس، ولكن "ماسلو" كان يريد أن يوضح لهم أنه لا جدوى من أن يكونوا علماء نفس متوسطي القيمة. وكان يقول لهم إن بذل أقصى ما يستطيعون بذلك ليكونوا أكفاء فقط وصفة مؤكدة لتعاسة كبيرة في حياتهم؛ لأنهم بذلك يهربون من قدراتهم وأمكاناتهم. ويذكر "ماسلو" فكرة نيتشه عن قانون التكرار الأبدي - أى أن الحياة التي نحياها لا بد أن نحيها مرة بعد أخرى للأبد - مثلاً عبر عن ذلك فيلم *Groundhog Day*: فيقول إننا إذا عشنا حياتنا وفقاً لهاذا القانون فلن نفعل أبداً إلا ما هو مهم فعلاً.

يتجنب بعض الناس أن يكونوا عظاماء لخوفهم من أن يعتبرهم الناس متكبرين، أو كثيري الطلبات، ومع ذلك فليس هذا إلا عذرًا لعدم المحاولة. إننا بذلك نلجم إلى التواضع المثير للسخرية الذي نضع فيه لأنفسنا أهدافاً بسيطة. إن احتمال التميز يثير خوفاً هائلاً لدى غير المتميزين. وعقدة "جوناه" في أحد أجزائها خوف من فقدان السيطرة، ومن احتمال التغير الكامل عن الشخصية التي كناها.

ويقترح "ماسلو" أننا نحتاج لإحداث التوازن بين آمالنا العظيمة والواقعية؛ فمعظم الناس يبالغون في أحد هذين الأمرين على حساب الآخر. وإذا درسنا الناجحين ومحققى ذاتهم، فسنجد أن لديهم مزيجاً من الاثنين، حيث يتطلعون لأعمال عظام، ومع ذلك يتصرفون بالواقعية.

## العمل والإبداع

ولأنه عالم نفس أكاديمي؛ فقد انددهش "ماسلو" عندما طرقت الشركات الكبرى بابه في ستينيات القرن الماضي. في ذلك الوقت، كان التناقض على أشده لتحسين المنتجات، فأدركت الشركات أن بيئة العمل التي يتميز العاملون فيها بالإبداعية وتحقيق الذات ستكون بيئه أكثر إنتاجية. وقد كتب "ماسلو" عن "الحالة الجيدة"، وهي "الثقافة التي سينتهجها ألف إنسان ممن حفروا ذواتهم يعيشون على جزيرة منعزلة لا يقاطعهم فيها أحد". ولأن هذه رؤية خيالية حالمه؛ فقد كان الحل الواقعى الذى قدمه لتحقيق هذه الحالة هو تحقيق الصحة النفسية، وتوظيف كل القدرات لدى كل العاملين بالمؤسسات.

وقد خصص "ماسلو" أكثر من ربع كتابه للأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية لمسألة الإبداع؛ لأن الإبداع كان يمكن فى قلب فكرة "ماسلو" عن الشخص محقق ذاته. وقد ميز بين الإبداعية البدائية الأولية – وهى ومضة الإلهام التى "ترى" المنتج النهايى قبل وجوده – والإبداعية الثانوية، وهى اكتشاف الإلهام، وتطويره، وتحليله.

ولاحظ "ماسلو" أن نتيجة معيشتنا فى عالم أسرع تغيراً مما كان عليه أنه لم يعد يكفى أن ن فعل الأشياء كما كنا نفعلها فى الماضى فحسب، وأن الناس الأفضل هم المستعدون للتحرر من الماضى والنظر إلى المشكلة كما هي حالياً دون أى تأثير بالماضى. وعن هذه الخاصية كتب "ماسلو" يقول: "الناس الأكثر نضجاً هم أولئك الذين يتمتعون بأكبر قدر من المتعة والمرح، والذين يتمتعون بالمرونة وقتما يريدون، والذين يستطيعون التعلّى بروح الطفولة واللعب مع الأطفال والاقتراب منهم".

وكان "ماسلو" يعرف جيداً أن بعض الناس غير متواافقين أو مثيرى مشاكل فى المؤسسات، وكان صريحاً عندما قال إنه لابد أن تتوافق الشركات مع هؤلاء الناس وتقيّمهم. إن المؤسسات محافظة بطبيعتها، ومع ذلك فإن نجاحها وازدهارها يتطلب الإبداع والتخييل الذى يتوقع المنتجات أو الأفكار الجديدة العظيمة أو إنتاجها. ولا بد أن تكون بيئة العمل المثالية انعكاساً للشخص محقق ذاته من حيث طبيعته الإبداعية – وهى الإلهام الطفولي بخلق شىء جديد حقاً، والنضج اللازم لتحقيق هذا على أرض الواقع.

## تعليقات ختامية

لم يكن "ماسلو" واثقاً - شأنه فى ذلك شأن الكثير من الرواد - من الأساليب البحثية التى يستخدمها (حيث كتب يقول: "إن المعرفة غير الموثقة تماماً لا تزال جزءاً من المعرفة")، ومع ذلك فقد ضخت أفكاره حياة جديدة فى علم النفس. قال "هنرى جايجر" فى المقدمة التى كتبها لكتاب الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية إن مؤلفات "ماسلو" تحقق مبيعات كبيرة، ومع ذلك فإنها تحظى بالاحترام الكبير فى الأوساط الأكاديمية؛ لأن تحقيق الذات هدف يستطيع معظم

الناس تحقيقه وليس مجرد تصور وهمي بعيد المنال. وليس تحقيق الذات حكراً على "الحكماء ورجال الدين"، والشخصيات التاريخية العظيمة، بل هو حق أصيل لكل إنسان. لذلك لم يكن من الغريب أن يتبنى عالم الشركات أفكار "ماسلو". وفي حين أن فكرة تحقيق الذات تلهمنا دائمًا للبحث عن مغزى في العمل قبل أية مكافآت أخرى، فإن عقدة جوناه تدفعنا لمحاولة تحقيق كل قدراتنا والتفكير الكبير.

### "أبراهام ماسلو"

ولد عام ١٩٠١ في حي فقير من منطقة بروكلين في نيويورك، وكان الابن الأكبر من سبعة أبناء. ورغم أن والديه كانوا مهاجرين روسيين فقيرين، فقد استطاع والده النجاح كرجل أعمال، وكان ي يريد لابنه الخجول حاد الذكاء أن يصبح محاميًّا. وفي البداية درس "أبراهام" القانون في كلية ستيكي كوليدج في نيويورك، لكنه انتقل في عام ١٩٢١ إلى جامعة ويسكونسن، حيث استيقظت لديه الرغبة في دراسة علم النفس، وحيث عمل مع "هاري هارلي" الباحث في الحيوانات العليا (انظر ص ١٦٦ من كتابه). وفي نفس العام تزوج "ماسلو" من "مارثا جودمان" ابنة خالته.

وفي عام ١٩٣٤، حصل "ماسلو" على الدكتوراه في علم النفس، لكنه عاد إلى نيويورك ليجري بحثاً مثيراً للجدل حول النشاط الجنسي لطالبات الجامعة بمشاركة "إدوارد ثوراندايك" في جامعة كولومبيا، وهناك أيضاً وجد لنفسه ناصحاً، وهو "ألفريد أدلر" (انظر ص ١٨ من كتابه). اشتغل بالتدريس في كلية بروكلين كوليدج لمدة أربعة عشر عاماً، وكان من ناصحيه في تلك الفترة مهاجرون أوريبيون مثل على النفس" إريك فروم"، و"كارين هورني" (انظر ص ١٨٠ من كتابه)، و"مارجريت ميد" عالمة الأنثروبولوجي. ونشر كتابه *Principles of Abnormal Psychology* عام ١٩٤١، ونشر له عام ١٩٤٣ مقالة الشهير "نظرية عن الدافعية" في مجلة *Psychological Review*، والذي عرض فيه هرمته لترتيب الحاجات.

وفي الفترة من ١٩٥١ - ١٩٧٩، رأس "ماسلو" قسم علم النفس بجامعة برانديز، حيث ألف في هذه الفترة كتاب *Towards a Psychology of Motivation and Personality* (1954)، و *Being* (1968). وفي عام ١٩٦٢ حصل على درجة زميل زائر في شركة للتكنولوجيا المتقدمة في كاليفورنيا، حيث تمكّن من تطبيق فكرته عن تحقيق الذات في مجال العمل.

وفي عام ١٩٦٨، انتخب "ماسلو" رئيساً للجمعية الأمريكية لعلم النفس، وكان في عام وفاته ١٩٧٠ زميلاً في مؤسسة لاجلين *.Laughlin*.

١٩٧٤

## إطاعة السلطة

"بنيت غرف الغاز، وكانت معسكرات الموت تحت حراسة قوية، وكان المنتج اليومى من الجثث لتلك المعسكرات لا يقل فى كفافته عن المنتجات التى يخرجها أى مصنع يومياً. ربما كانت هذه السياسات عديمة الإنسانية قد نشأت فى عقل شخص واحد، ومع ذلك فلم يكن لها أن تتحقق على نطاق واسع ما لم يُطبع عدد كبير من الناس الأوامر".

"الناس تغصب، وتتصرف بكراهية، أو تنفجر غيظاً فى بعضهم البعض، ولكن ليس هنا.. هنا ظهر شيء أكثر خطورة، وهو قدرة الإنسان على التخلى عن إنسانيته، وهذا شيء حتمى عندما يمزح الإنسان شخصيته المترفة فى أبنية مؤسسية أكبر".

### الخلاصة

قد تقلل معرفتنا بأن لدينا ميلاً طبيعياً لإطاعة السلطة من فرص اتباعنا الأعمى للأوامر التي تتعارض مع الضمير.

المثيل:

"روبرت تشيدالدينى": ترك الأثر ص ٧٤

"إريك هوفر": المؤمن الحقيقى ص ١٧٦

## ستانلى ميلجرام

أجرت جامعة بيل مجموعة تجارب عام ١٩٦١ - ١٩٦٢، دفع للمتطوعين فيها مبالغ مالية بسيطة للمشاركة في تجربة قيل لهم إنها "دراسة عن الذاكرة والتعلم". وفي معظم هذه التجارب، كان المشرف على التجربة يرتدى معطفاً أبيض، ومسئولاً عن اثنين من المتطوعين يقوم أحدهما بدور "المدرس" والأخر بدور "المتعلم". وكان المتعلم مقيداً في مقعد، ويطلب منه تذكر مجموعة من الكلمات، وإذا لم يستطع تذكرها كان المسئول عن التجربة يطلب من "المدرس" أن يعطيه صدمة كهربية خفيفة. وكلما زاد خطأ "المتعلم"، زادت شدة التيار الكهربائي، وكان "المدرس" يُجبر على أن يشاهد المتعلم وهو يصرخ من الألم.

وما لم يكن هؤلاء المدرسوں يعرفونه هو أن السلك الواصل بمفتاح الكهرباء لم يكن يحمل أى تيار، وأن "المتعلم" ليس إلا ممثلاً يظاهر بالألم من الصدمات الكهربية. ولم يكن موضع التركيز الحقيقي للتجربة هو "المتعلم الضحية"، بل ردود أفعال المدرس الذي يضغط أزرار الكهرباء. كيف لذلك المدرس أن يتواافق مع تسبيبه في كل ذلك الألم لإنسان لا حول له ولا قوة؟ وهذه التجربة التي وردت في كتاب إطاعة السلطة: رؤية تجريبية واحدة من أشهر التجارب في علم النفس، وستلقي هنا نظرة على ما حدث، وعلى أهمية نتائج تلك الدراسة.

### التوقعات والواقع

يتوقع معظم الناس أنه مع أول صرخة ألم من جانب من يتلقى الصدمات الكهربية، ستصل التجربة إلى نهايتها؛ فهى ليست إلا تجربة فى نهاية الأمر. وكانت هذه الإجابة هي ما حصل عليها "ميلجرام" من أعداد كبيرة من الناس الذين استطاع آراءهم - بعيداً عن الجو التجاربي - حيث قالوا إنهم سيكفون عن إعطاء المتبرع صدمات كهربية لو كانوا يقومون بدور المدرس عندما يجدونه يتالم. كان معظم الناس يتوقفون أن يكفى المدرسوں عن تقديم الصدمات الكهربية قبل أن يطلب منهم المتعلموں أن ي肯فوا ويخلوا سبيلهم. وكانت هذه التوقعات متوافقة تماماً مع توقعات "ميلجرام"، ولكن ماذا حدث فعلًا؟

شعر معظم من طلب منهم القيام بأدوار المعلمين بالضغط نتيجة تلك التجربة، واحتجوا بألا يقدموا للشخص المقيد بالمقعد المزيد من الألم. كانت الخطوة المنطقية التالية - إذن - هي طلبهم وقف التجربة، ولكن الواقع أن هذا قلماً حدث.

لقد استمر معظم الناس - رغم تحفظاتهم - في اتباع أوامر المشرف على التجربة ملتحقين بأذى أعظم بالشخص المقيد بالمقعد. قال "ميلجرام": "استمرت نسبة ليست بالقليلة في الحق

الأذى بالتعلم حتى أعلى صدمة كهربية ممكناً" رغم صرخ المتعلم، بل وتوسله أن يخرج من التجربة.

### كيف نتوافق مع ضمير غير مستريح؟

لقد أثارت تجارب "ميجرام" جدلاً على مدار السنوات؛ فمعظم الناس غير مستعدين لقبول أن البشر الأسواء سيتصرون بتلك الطريقة. ولقد حاول الكثيرون من العلماء إيجاد ثغرات في منهجية التجربة، ومع ذلك فقد أدى إجراء التجربة في أنحاء مختلفة من العالم إلى نتائج مماثلة. وقد أذهلت هذه النتائج الناس - كما قال "ميجرام". لقد كان الناس ي يريدون أن يعتقدوا أن من قاموا بدور المعلمين في هذه التجربة أشخاص سadiون، ومع ذلك فقد حرص "ميجرام" على أن يكون هؤلاء من مختلف الشرائح الاجتماعية، والمهن. لقد كان هؤلاء أشخاصاً عاديين وضعوا في ظروف غير عادلة.

لماذا لم يشعر من يقدمون تلك "الصدمات الكهربية" بالذنب، ويقررون الخروج من التجربة؟ لقد حرص "ميجرام" على توضيح أن معظم هؤلاء كانوا يعرفون أن ما يفعلونه ليس صواباً، وأنهم كانوا يكرهون تقديم تلك الصدمات الكهربية، وخاصة عندما يتعرض الضحية عليها. ورغم اعتقادهم أن التجربة وحشية وخالية من المعنى، فلم يستطع معظمهم الانسحاب منها، بل طوروا لديهم آليات توافق لتبرير ما يفعلونه. ومن هذه الآليات:

- ❖ الاستغراف في الجانب الفنى من التجربة. الناس لديها رغبة قوية للتميز في أعمالهم؛ لذلك أصبحت التجربة، وأداؤها بنجاح أهم من راحة المشاركين فيها.
- ❖ تحويل المسئولية الأخلاقية عن التجربة إلى المشرف عليها. وهذا هو دفاع "أنا أتبع الأوامر فقط" الذي اعتادت محاكم جرائم الحرب سماعه. لم يفقد المشارك في التجربة حسه الخلقي ولا ضميره هنا، بل حولهما إلى رغبة لإسعاد الرئيس أو القائد.
- ❖ قرار المشاركين في التجربة أن سلوكياتهم مطلوبة كجزء من قضية أهم وأكبر. كانت الحروب تندلع في الماضي لأسباب دينية، أو عقائد سياسية، وكانت الحرب في هذه التجربة من أجل العلم.
- ❖ تقليل إنسانية متلقى الصدمة الكهربية، بقولهم: "الولم يكن غبياً لدرجة عدم تمكنه من حفظ بعض كلمات، لما استحق العقاب". وهذا التقليل للذكاء أو الشخصية كثيراً ما يستخدمه الطفافة ليشجعوا أتباعهم على القضاء على جماعات بشرية بكمالها، حيث يكون التوجيه السائد هو أن هذه الجماعات لا تساوى الكثير؛ لذلك فإن القضاء عليهم ليس بالأمر الكبير، بل إن القضاء عليهم سيجعل العالم مكاناً أفضل.

وربما كانت أغرب نتيجة لهذه التجربة هو ما قاله "ميجرام" من أن المشاركين في التجربة لم يفقدوا حسهم الخلقي بل أعادوا توجيهه؛ وبذلك أصبحوا واجبهم وولاّتهم للقائم على التجربة

وليس على من يصدموهم بالكهرباء. ولم يكن هؤلاء يستطيعون الخروج من التجربة لأنهم رأوا أنه - ويا للعجب - سيكون من غير اللائقة أن يعارضوا توجيهات المشرف على التجربة. لقد شعر هؤلاء بأنهم لابد أن يكملوا التجربة والا ظهروا بمظهر من يخلف وعده، وذلك لأنهم وافقوا من البداية على المشاركة فيها!

كان من الواضح أن الرغبة في إرضاء السلطة أقوى من الإحساس بالذنب بسبب صرامة المطوعين. وكان هؤلاء الذين يقومون بدور المعلمين يستخدمون لغة باهتة عندما يحاولون التعبير عن معارضتهم لما يحدث، أو "كان من يقوم بدور المعلم يعتقد أنه يقتل إنساناً، ومع ذلك كان يعبر عن ذلك بلغة بسيطة يبدو منها اللامبالاة" - كما قال "ميلجرام".

### من الفرد إلى "العميل"

ولماذا نحن هكذا؟ لاحظ "ميلجرام" أن البشر لديهم توجه لإطاعة السلطة يستهدف حفاظهم على الحياة. لابد أن يكون هناك قادة، وتابعون، ودرج للسلطة حتى تسير الأمور. الإنسان حيوان اجتماعي ولا يرى أن يهز الاستقرار. ويبعد أن خوف الإنسان من العزلة أسوأ بكثير من تأثير ضميره له، أو الحاقه الأذى بغيره من الناس.

يتشرب معظمنا منذ سن صغيرة جداً فكرة أنه من الخطأ أن نظلم الآخرين دون مبرر لذلك، ومع ذلك فإننا نقضى العشرين عاماً الأولى من حياتنا في إطاعة السلطة. وقد أثبتت تجربة "ميلجرام" مبادئها في قلب هذه المعضلة؛ فهل ينبغي أن يكونوا "خيرين" - بمعنى عدم إلحاق الضرر بغيرهم، أم "خرين" - بمعنى فعل ما يطلب منهم؟ لقد اختار معظم المشاركين في التجربة المعنى الثاني للخبرة مما يوضح أن مخاينا مبرمجة على إطاعة السلطة بدرجة أكبر من برمجتها على أي شيء آخر.

والدافع الطبيعي لعدم إلحاق الأذى بالآخرين يتغير تغيراً كاملاً عندما يكون المرء في موضع على سلم السلطة. إن الأفراد إذا تركوا لحالهم، فسيتحولون بالمسؤولية عما يفعلونه ويعتبرون أنفسهم أحراراً، ولكنهم عندما يكونون داخل نظام أو هرم للسلطة، فإنهم يكونون أكثر من مستعدين للترازد عن هذه المسؤولية لغيرهم، ويكونون عن أن يكونوا على ذواتهم الطبيعية الحقيقية، ويصبحون "عملاء" لشخص أو شيء آخر.

### كيف يصبح القتل سهلاً؟

وقد تأثر "ميلجرام" بقصة "أدولف إيخمان" الذي كان المسئول المنفذ لقتل ملايين البشر في ظل نظام هتلر. قالت "هاناه آرنندت" في كتابها *Eichmann in Jerusalem* إن "إيخمان" لم يكن مريضاً نفسياً، بل موظفاً مطيناً مكنته بعده عن معسكرات الموت من أن يأمر بالمجازر باسم هدف أعلى. وقد أكدت تجارب "ميلجرام" على حقيقة فكرة "آرنندت" عن "تقاهم الشر" - أي أن الإنسان ليس قاسياً بفطرته، بل يصبح كذلك عندما تطلب منه السلطة أن يكون قاسياً. وخلاصة دراسة "ميلجرام" هي:

## الفصل الخامس والثلاثون

"الناس العاديون - الذين يؤدون وظائفهم فحسب، وبدون أية عداونية من جانبهم - قد يصبحون عمالء في عملية بشعة مدمرة".

وقد تكون قراءة كتاب إطاعة السلطة مؤلة، خاصة في الجزء الذي يقدم حواراً مع جندي أمريكي شارك في مذبحة ماء لاي في فيتنام. وقد استنتاج "ميلجرام" أن هناك بالفعل شيئاً غريزياً اسمه المرض النفسي، أو "الشر" ولكنه ليس شائعاً بالمفهوم الإحصائي. وكان انزعاجه أكبر فيما يتعلق بالشخص العادي (فقد كان من المشاركين في تجربته نساء أيضاً لم يظهern أي اختلاف في إطاعتهم للسلطة عما أظهره الرجال) الذي إذا وضع في ظروف معينة، فقد يفعل فظائع بغيره من الناس - دون أن يشعر بالندم على ذلك.

ثم يضيف "ميلجرام" أن هذا هو هدف التدريبات العسكرية، حيث يُوضع الجنود المتدربون في بيئه معزولة عن المجتمع العادي، وبعيداً عن المقبول أخلاقياً فيه، ويتعلمون أن يفكروا بمفهوم "العدو"، ويتشربون بحب مفهوم "الولاء"، والاعتقاد بأنهم يحاربون من أجل قضية كبرى، والخوف الهائل من عصيان الأوامر، "ورغم أن الهدف المعلن هو تعليم الجندي الحديث المهارات العسكرية، فإن الهدف الأساسي هو تحطيم أية بقايا للتفرد والذاتية لديه". تتم برمجة الجنود تحت التدريب على أن يصبحوا عمالء لقضية أعلى لا أن يفكروا تفكيراً حرّاً كأفراد، وهنا يمكن احتمال قيامهم بأفعال بشعة، وهناك آخرون يكفون عن كونهم بشرًا، ويصبحون "دماراً".

### القدرة على عصيان الأوامر

ما الذي يجعل أحدهم قادرًا على عصيان السلطة في حين لا يستطيع غيره ذلك؟ العصيان صعب، فقد كان المتطوعون في تجربة "ميلجرام" يشعرون بوجه عام بولاء للتجربة والقائم عليها، ولم يستطع إلا القلائل منهم التحرر من ذلك الشعور، وجعل الأولوية للشخص المقيد في المقعد وليس نظام السلطة. وقد لاحظ "ميلجرام" وجود فجوة كبيرة بين الاحتجاج على حدوث ضرر (وهوما فعله كل المشاركين في التجربة تقريباً) وبين الرفض الفعلي لمواصلة التجربة، وهو ما لم يفعله إلا القلائل منمن عصوا السلطة لأسباب أخلاقية. لقد أكد هؤلاء معقداتهم الفردية رغم الموقف الذي كانوا فيه في حين أنه يغلب على معظم البشر الانحناء للموقف. وهذا هو الفرق بين البطل المستعد للتضحية بحياته في سبيل الآخرين وبين "إي>xman".

لقد علمتنا تجربتنا كيف نطيع السلطة، ولم تعلمنا كيف نعصي السلطة السيئة أخلاقياً - كما يقول "ميلجرام".

### تعليقات ختامية

يبدو أن كتاب إطاعة السلطة لا يقدم راحة كبيرة للطبيعة الإنسانية. ولأن البشر قد تطوروا في نظام واضح لتدرج السلطة عبرآلاف السنوات؛ فإن جزءاً من تركيبة عقولهم يجعلهم يريدون

إطاعة من هم أعلى منهم سلطة، ومع ذلك فإن معرفتنا بهذا التوجه القوى لدينا هو وحده القادر على تجنبنا التورط في مواقف تتضمن شرًا.

تطلب كل أيدلوجية عدداً من الناس المطيعين يتصرفون باسمها، ولم تكن الأيدلوجيا في تجربة "ميلجرام" - التي كانت ترعب المشاركين في التجربة - الدين، أو الشيوعية أو القائد الكاريزمي، بل كانوا يفعلون ما فعلوه باسم العلم - تماماً كما عذبت محاكم التفتيش الإسبانية الناس باسم الدين. إذا كانت هناك "قضية" كبيرة بما يكفي، فسيصبح تعذيب الآخرين له ما يبرره دون صعوبة كبيرة.

توضح حقيقة أن حاجة البشر لأن يطيعوا السلطة كثيراً ما تتغلب على تعليمهم أو تربيتهم على التعاطف والأخلاق أو التصورات الأخلاقية أن فكرة حرية الإرادة الإنسانية التي يعتقد بها الكثيرون ليست إلا أسطورة. وعلى الجانب الآخر، فإن وصف "ميلجرام" لأولئك الذين رفضوا مواصلة تعذيب المطوعين الآخرين في التجربة بأنه ينبغي أن يمنحك الأمل بشأن الطريقة التي قد تصرف بها في المواقف المشابهة. ربما كان جزءاً من موروثنا البشري أن نطيع السلطة بدون تفكير، ومع ذلك فمن طبيعتنا أيضاً أن نتخلص من الأيدلوجيا إذا كانت ستلحق الألم بالناس، وأن تكون على استعداد لوضع الإنسان قبل النظام من حيث الأولوية.

وربما ما كان لتجارب "ميلجرام" أن تكون بتلك الشهرة لولا حقيقة أن كتاب إطاعة السلطة كتاب علمي رائع. إنه كتاب لا ينبغي أن تخلو منه مكتبة أي شخص مهتم بمعرفة كيف يعمل العقل البشري. إن المذايق الجماعية في رواندا، وسربرينيتشيا، وسجن أبي غريب تتضح من خلال قراءتنا لهذا الكتاب.

### "ستانلى ميلجرام"

ولد في نيويورك عام ١٩٣٣ ، وتخرج في المدرسة الثانوية عام ١٩٥٥ ، ثم حصل على البكالوريوس من جامعة كونيفرس كوليدج عام ١٩٥٤ . وكان تخصصه العلوم السياسية، ولكنه وجد أنه أكثر اهتماماً بعلم النفس، فاتحق بدورات تعليمية صيفية لعلم النفس حتى يتم قبوله في برنامج للدكتوراه في جامعة هارفارد. وقد أشرف على رسالته للدكتوراه عالم النفس الشهير "جوردون أولبورت" ، وكان موضوع الرسالة: أسباب توافق الناس مع المجتمع. وقد عمل "ميلجرام" مع "سولومون آش" في جامعة برينستون، فأجريا تجاربهم الشهيرة عن التوافق الاجتماعي.

ومن مجالات بحث "ميلجرام" الأخرى أسباب تنازل الناس عن مقاعدهم في الحالات العامة لغيرهم، وفكرة "الدرجات الست للانفصال" ، والعدوان والتواصل غير اللفظي. وقد قدم "ميلجرام" أيضاً أفلاماً وثائقية مثل الطاعة Obedience عن تجاربه في جامعة بيل، وـ The City and the Self عن أثر السكنى بالمدن على السلوك. ولمزيد من المعلومات، راجع كتاب "توماس بلاس" The Man Who Shocked the World: The Life and Legacy of Stanley Milgram (2004).

وقد توفي "ميلجرام" في نيويورك عام ١٩٨٤ .

١٩٨٩

## الخ الجنسي

"وتعود هذه الاختلافات بين الجنسين لاختلاف طبيعة مخيهما ، حيث تختلف تركيبة المخ - وهو المسئول الإداري عن الحياة ، والعضو الذي يتعامل مع الانفعالات - لدى الرجال عنها لدى النساء؛ وبالتالي تختلف معالجة كل جنس للمعلومات عن معالجة الجنس الآخر لها مما يؤدي إلى اختلاف في التصورات ، والأولويات ، والسلوكيات".

"قلاًما كان هناك انقسام كبير بين ما تفترضه الآراء الذكية المتقدمة - من أن المخ واحد لدى الجنسين - وبين ما يعرفه العلم من أن المخ مختلف لدى الجنسين".

### الخلاصة

وقت ولادة الطفل يكون معظم الاختلافات بين عقل الوليد الذكر وعقل الوليد الأنثى قد تشكل.

المثيل:

"لوان بريزندайн": المخ الأنثوي ص ٦٢

"جون إم. جوتمان": المبادئ السبعة لإنجاح الزواج ص ١٦٤

"ألفريد كينزى": السلوك الجنسي لدى المرأة ص ٢٠٠

"ستيفن بينكر": اللوح الأبيض ص ٢٥١

## الفصل ٣٦

# آن موير، وديفيد جيسيل

ظل البشر على مدارآلاف السنين يتعاملون مع الرجال والنساء على أنهما مختلفون، حيث كانوا يخصصون أدواراً معينة تعتمد على المهارات، والقدرات، والمدركات، والسلوكيات كأشياء مسلمة بها لأحد الجنسين دون الآخر. ومع ذلك؛ فقد رفضت الثورة الجنسية التي اندلعت في ستينيات القرن الماضي هذه التعريفات، واعتبرتها مؤامرة ذكورية تستهدف الحفاظ على السيطرة الاجتماعية والاقتصادية للرجال. وأعيدت صياغة سياسات التعليم بما يزيل التحيز الجنسي بشأن كيفية تعليم الأطفال. ولم تعد المرأة في هذا العالم الجديد تتحدد أدوارها بما يفرضه عليها المجتمع. ولم يعترض طريق ذلك العالم الجديد الشجاع إلا شيء واحد، هو العلم. رغم أن السائد في تلك الفترة كان الاعتقاد بعدم وجود اختلافات مهمة بين الجنسين، فقد توصلت الدراسات السلوكيّة التجريبية والقدم في علوم المخ إلى نتائج مختلفة، والتي اتضحت منها أن الاختلافات بين الجنسين ليست اختلافات في التركيبة البدنية فحسب، بل إن كل جنس منها عالم مختلف له أولوياته، وأساليبه في التواصل، واحتياجاته الجنسية الخاصة به؛ لذلك قالت "آن موير"، و"ديفيد جيسيل" عن فكرة تساوى الجنسين أنها "كذبة بيولوجية وعلمية".

وقد حقق كتاب المخ الجنسي: الاختلافات الحقيقية بين الرجال والنساء أعلى المبيعات، ومن أول الكتب الشعبية التي ناقشت الاختلافات بين الجنسين قبل زمان من تأليف "جون جراري" كتابه الرجال من المريخ والنساء من الزهرة. ويظل كتاب المخ الجنسي بلغته الراقية والمتعة في قراءته من أعظم الأمثلة على "التحرر من الأسطورة". و"آن موير" عالمة وراثة؛ لذلك يستند الكتاب على أساس قوي من المراجع العلمية - حيث يحتوي الكتاب الذي لم يبلغ حجمه مائتى صفحة على الكثير من المعلومات - ورغم أن عمر الكتاب يتجاوز خمسة عشر عاماً، فلا يبدو أنه قد أصبح قديماً. وعلى من يريد أحدث المعلومات عن العلاقة بين الجنس، وعلم الأعصاب، والسلوك أن يقرأ كتاب المخ الأنثوي لـ "لوان بريزندلين"، أما كتاب المخ الجنسي فلا يزال مرجعاً شاملاً في الموضوع.

## تشكيل جنس الجنين في الرحم

قالت "موير"، و"جيسييل" إن الطفل لا يولد لوحاً أبيض جاهزاً للتشكل، حيث "يتكون" مخ الجنين في الشهر السادس أو السابع من الحمل - بالمعنى الحرفي للكلمة - فإذا أن يتتحول إلى مخ ذكوري أو مخ أنثوي بمساعدة الهرمونات. وتتنبع الاختلافات في نوعية جنس الجنين بسبب الكروموسومات (حيث إن الكروموسوم (XX) يمثل الجنين الأنثى، والكروموسوم (XY) يمثل الجنين الذكر). ومع ذلك، فلا يصبح الجنين ذكراً إلا إذا أفرزت هرمونات الذكورة، وإذا غابت هذه الهرمونات يصبح الجنين أنثى.

وينظم تركيز النشاط الهرموني، وتوقفته، ومدى موافقته لنوع الجنسين الشبكة المحايدة ويحولها إلى نمط ذكوري أو أنثوي محدد، وهذه الأنماط ثابتة ثباتاً كبيراً بعيد الميلاد. وقد لاحظت "موير"، و"جيسيل" أن أممأخ الثديات "ثنائية الشكل" بوجه عام، أى أنها إما أممأخ يغلب عليها النمط الذكوري أو أنماط يغلب عليها النمط الأنثوي؛ لذلك سيكون من الشاذ في الثديات إذا لم يندرج المخ البشري تحت أى من هذين النمطين المحايددين من ناحية الجنس.

### الأولاد الذكور ذكور

يظهر لدى الوليد توجهات محددة بعد ميلاده بساعات، وقبل أن تشكله أية عوامل خارجية، حيث يحملق الوليد الأنثى في وجوه الناس في حين يبدو الوليد الذكر أكثر اهتماماً بالأشياء. والوليد الأنثى أكثر استجابة للأصوات المهدئة وأكثر خوفاً من الضوضاء بما يعكس إحساساً أكبر عمقاً بالسمع.

وعندما يبلغ الوليد مرحلة المشي، فإنه يرى العالم من خلال منظور الكيمياء التي يفرزها مخه، والتي تختلف باختلاف الجنسين؛ فالذكور أكثر مغامرة في لعبهم، وأكثر حركة وتوجولاً، حيث يعملون على تحسين قدراتهم المكانية، في حين تتجه الإناث في التفاعل في العلاقات. وتحدث الإناث قبل الذكور بعام في المتوسط (قالت "موير"، و"جيسيل" إن آينشتاين لم يستطع الكلام إلا في الخامسة من عمره). وتتواصل الاختلافات بين الجنسين حتى وصول الطفل لمرحلة الحضانة، حيث يفضل الأطفال الذكور اللعب القوى عبر مساحة كبيرة، في حين يتوجه الأطفال الإناث إلى الألعاب الهدائة والنشاط المنظم. ويعامل الأطفال الإناث مع الأغراب عليهم بود وفضول، أما الأطفال الذكور، فيُبدون لا مبالاة تجاه الأغراب.

### الهرمونات والمخ

يستجيب المخ - والذي سبق تشكيله بالفعل أثناء الحمل - في مرحلة البلوغ للدفقة الهائلة من الهرمونات في صورة تغيرات بدنية ونفسية هائلة؛ فيزداد معدل هرمون التستوستيرون لدى الذكور عن مثيله لدى الإناث بعشرين ضعفاً. وأن التستوستيرون ستيرويد للتمثيل الغذائي؛ فإنه يزيد حجم الجسم، ويجعل الفتيان يفكرون في الجنس بصورة دائمة.

وفي حين يظل النظام الهرموني لدى الذكر في حالة من التوازن الثابت، فإن مثيله لدى الأنثى - ونظرًا لعمله مثل جهاز منظم الحرارة - يُنتج دورات من الارتفاعات والانخفاضات في الدورة الشهرية لدى الأنثى؛ ففي فترة ما قبل الحيض يتوقف تدفق هرمون البروجستيرون - وهو الهرمون المسئول عن الشعور بالراحة، وقد يتمثل أثر ذلك في إحساس شبيه بإحساس من يحاول الإقلاع عن الإدمان. وقد لاحظ المؤلفان ارتفاعاً في نسبة الجرائم التي ترتكبها النساء في تلك الفترة، حتى إن قانون العقوبات الفرنسي يُدرج توتر ما قبل الحيض تحت بند "غياب مؤقت للعقل"، وقد استخدمه الكثير من المحامين بنجاح في كثير من المحاكمات للنساء اللاتي يرتكبن جرائم في هذه الفترة.

وتستنتج "موير"، و"جيسيل" بوجه عام أن الهرمونات الذكورية تزيد العدوان، والتنافسية، وتوكيد الذات والثقة بها والاعتماد عليها، وأن هذه الخصائص تقل في وجود الهرمونات الأنثوية. ومع ذلك يقل مستويات هرمون التيستوستيرون لدى الذكور مع التقدم في العمر؛ وبالتالي يميلون لدرجة أكبر من الرقة، وفي المقابل تؤدي التغيرات في الكيميا الهرمونية لدى النساء إلى أن تصبح النساء أكثر توكيداً لذواتهن وقوه.

### الذكاء والانفعال

أمخاخ الرجال أكثر تخصصاً وتقسيماً، حيث تتركز مهاراتهم المكانية واللغوية في مراكز محددة، ففي حين تقسم أمخاخ النساء عموماً بالشيع، حيث توجه هذه المهارات لديهن مراكز توجد في كلا جانبي المخ. وربما كان النظام الأكثر تركيزاً في أمخاخ الرجال مسؤولاً عن أحاديث التوجه لديهم، حيث تعود القدرة الشهيرة لدى الرجال على قراءة الخرائط وتقديرها إلى قدراتهم المكانية الأقوى. أما النساء - وعلى النقيض - فلديهن وعلى أكبر بالمواصف، وهن أكثر نجاحاً في ملاحظة الدلائل البسيطة على الوجه التي لا يلحظها الرجال مما يساعدهن على إصدار أحكام أفضل عن شخصية من يتعاملن معه، وربما كان هذا هو سبب "حاس النساء" الشهير. وتميز النساء أيضاً بكفاءة أكبر في الرؤية الحitive، واستخدام الحواس بوجه عام.

وأمخاخ الرجال يجعلهم يركزون على الفعل، ويفضلون الأشياء على البشر، وينزعجون عندما يرون النساء تبكي ولا يجدون سبباً لكثره بكائهم. تقول "موير"، و"جيسيل": "النساء ترى، وتسمع، وتشعر أكثر من الرجال، وما تراه النساء وتسمعه وتشعر به يعني لهن الكثير. وتبكي النساء أكثر من الرجال، لأن لديهن الكثير لي بكين من أجله، حيث إن أي مثير انفعالي تكون استجابتهن له أقوى، وخاصة ما يعبرن عن رد الفعل هذا بقوة". أما عندما يبكي الرجل، فلا بد أن هناك شيئاً هائلاً قد حدث.

### الجنس

تعامل أمخاخ النساء وهرموناتهن مع الخبرة الجنسية تعاملًا يختلف تماماً عن تعامل أمخاخ الرجال معها.

من السهل استثارة الرجال جنسياً بمثيرات مرئية، فهم يفضلون إضاءة الأنوار أثناء ممارسة العملية الجنسية حتى "يروا ما يحدث"، ويستمتعون بمشاهدة الصور العارية. أما النساء، فإنهن يستثنن عندما يشعرن بالأمان والحميمية، ويجعلنهن إحساسهن الأقوى باللمس والسمع يفضلن ممارسة العملية الجنسية في الظلام.

من السهل أن يتعامل الرجل مع الجنس على أنه حدث مستقل ومع النساء على أنهن أدوات للجنس، أما النساء فإنهن يعتبرن العملية الجنسية جزءاً لا ينفصل عن الحميمية والحب. وتفتقر "موير"، و"جيسيل" عن أحد علماء النفس يلخص هذه الاختلافات قوله: "تريد المرأة ممارسة

## الفصل السادس والثلاثون

العلاقة الحميمة بكثرة مع الرجل الذى تحبه، أما الرجل فيريد ممارسة الكثير من هذه العلاقة فحسب".

### الحب والزواج

يدخل الرجال والنساء الحياة الزوجية ولديهم تصور خاطئ بأنه لا توجد فروق بينهم، حيث يبدون "متطابقين"، ولكنهم ليسوا كذلك.

تتوق النساء للحميمية العاطفية، والاعتماد المشترك، والتأكيد اللقطى فى الحياة اليومية فى حين يظن الرجال أن الأمان المالى والحياة الزوجية المشبعة جنسياً هو أساس الزواج الناجح. والرجال لا يقدرون مدى تأثير التكوين البيولوجي للنساء على التغيرات فى حالاتهن الانفعالية، ولا تعرف النساء أن "انفجار" الرجال فيهن نتيجة لضعفهم البيولوجي أمام الغضب والإحباط.

تشكوا النساء بصورة مستمرة من أن الرجال لا يتواصلون معهن جيداً، ومع ذلك فإن أممأخ الرجال ليست مهياً لتجعلهم يرغبون فى التحدث عن الكثير عن مشاعرهم العميقه، حيث إن الأجزاء المسؤولة عن المشاعر والتعبير عن الأفكار فى أممأخهم تقع فى أماكن منفصلة.

ويشير كتاب المخ الجنسى إلى عدد من استطلاعات الرأى بشأن أولويات الرجال والنساء، يتضح منها أن أهم ما يقدره الرجال فى الحياة هو القوة، والمكسب، والاستقلال فى حين تفضل النساء العلاقات الشخصية والشعور بالأمن. ويكون الرجال أسعد فى حياتهم الزوجية عندما تبدو زوجاتهم بمظهر جيد، ويقدمن "خدمات"، فى حين تسعد النساء إذا كان أزواجهن لطافاً معهن فى ذات اليوم الذى أجبن فيه على استبيان الرأى!

تقول "موير"، و"جيسل" إننا إذا أخذنا فى الاعتبار ميل الرجال لـ "التجول"، فإن نجاح مؤسسة الزواج هو انتصار للعقل الأنثوى، وأن "القوة - فى أية حالة - تعتمد على امتلاك المعلومات، وفي حالة الزواج، فإن النساء يملكن الكثير من المعلومات". وليس نجاح الزواج نتيجة تبعية النساء للرجال؛ بل لأن ذكاءهن الاجتماعى يمكنهن من الإدارة الجيدة للعلاقة الزوجية.

### الرجال والنساء فى العمل

يغلب على الأولوية التى توليها النساء للعلاقات الشخصية استبعاد التمرکز حول الذات، والهوس بالنجاح، والقسوة، و"التخلى عن القيم الشخصية" التى تميز أسلوب الرجال فى العمل. إن مخ المرأة مبرمج على أن يشعرن بالرضا من أى دور يقمن به بعيداً عن أى إدراك أو تصور خارجى للوضع والمكانة الاجتماعية، أو الإنجاز، أو النجاح. أما الرجال، فإنهم يريدون العمل بوظائف يسهل قياس النجاح فيها، حيث يتضح تاريخياً أن الرجال قد تجنبو المجالات التى تتضمن تكتيفاً وتركيزاً للنساء.

وعلى الجانب الآخر، هناك الكثير من قصص النجاح لنساء استطعن الوصول بالمؤسسات التى يعملن بها إلى ذروة النجاح دون أن يضطربن إلى تبني الأسلوب "الذكوري" فى الإدارة. وقد

لاحظ علماء النفس أن لدى كل جنس من الجنسين "استراتيجية معرفية يفضلها"، أو طريقة للتعامل مع العالم وفقاً لتكوينه العقلي. إن الثقافة التي تتضمن ممارسات عمل متقدمة تحرصن على السماح بوجود هاتين الإستراتيجيتين لصالح تحقيق المزيد من الإنتاجية.

### تعليقات ختامية

إننا نعتقد أننا مخلوقات ذات إرادة حرة لا يحكمنا جنسنا، ومع ذلك فإن تركيبة عقولنا معددة لدرجة لا نستطيع منها أن تكون موضوعين بشأن أي مشاعر، وأفكار، وسلوكيات تخصنا كأفراد، وأيها ناتج عن الغرائز الطبيعية لجنسنا وهرموناتنا. ورغم أن "جنس مخنا" لا يسيطر على مصائرنا، فإنه يشكل شخصياتنا بصورة قوية، ومعرفتنا بهذا لا يمكن أن تكون شيئاً سيئاً.

ويقتبس كتاب المخ الجنسي عن عالم الاجتماع الأمريكية "اليس روسي" قوله: "التنوع حقيقة بيولوجية؛ أما التطابق ففكرة سياسية، وأخلاقية، واجتماعية". المساواة بين الجنسين فكرة جيدة، ولا شك في أنه ينبغي أن تتساوى فرص الجنسين المتاحة أمام كل منهما في الحياة، أما إذا لم يعملوا بنفس المهنة فإن هذه لا يعني أن هناك شيئاً خطأ - كما تقول "موير" و"جيسيل" اللذان قالا رغم تعاطفهما مع الحركة النسوية - إن النساء يصبحن أكثر قوة عندما يعطنن من الاختلافات بينهن وبين الرجال ويحتفين بها لا عندما يحاولن أن يصبحن مثل الرجال. وقد يبدو هذا كما لو كان "حركة نسوية موكبسة"، ومع ذلك فإن هذا هو الأسلوب الوحيد الذي يمكن للجنسين الحقيقة البيولوجية.

وبدلاً من محاولة إنكار هذه الاختلافات من أجل حركة معينة للإصلاح السياسي، فربما كان علينا أن نعمن التفكير في المهارات، والإبداعات، والتوجهات المتفردة التي يسهم كل جنس من خلالها في الحياة. لم يكن للحضارة أن توجد بفعل أحد الجنسين دون الجنس الآخر، حيث كانت الحضارة بحاجة لأنماط وصور مختلفة من الذكاء لا يمكن أن توافر إلا بمزج ما يمكن للجنسين تقادمه.

### "آن موير" ، و"ديفيد جيسيل"

"آن موير" حاصلة على الدكتوراه في الجينات الوراثية وتدير شركة إنتاج تليفزيونى بريطانية. وقد ألفت مع زوجها كتاب *Why Men Dont Iron: The Fascinating and unalterable Differences Between Men and Women* (عام ٢٠٠٠).

"ديفيد جيسيل" صحفي بريطاني مشهور بتقديم برامج تلفزيونية ذات علاقة بالنظام القانونى والقضائى. وقد شارك "موير" أيضاً فى تأليف *A Mind to Crime: The Controversial Link Between the Mind and Criminal Behaviour* (عام ١٩٩٧).

١٩٢٧

## الردود الشرطية المنشكسة

"الردود الشرطية المنشكسة ظاهرة شائعة على نطاق واسع، وتتجسد في كل ما تفعله يومياً. إننا نجد هذه الردود في أنفسنا وفي غيرنا تحت أسماء "التعليم"، و"العادات"، و"التدريب". وليس كل هذه الأمور إلا نتائج لتكوين روابط عصبية جديدة لدى الكائن الحي".

"إذا لم يكن الحيوان متوافقاً بدقة مع بيئته، فسيموت عاجلاً أو أجلًا. وإن شئت مثلاً ببولوجيا على هذا: لنفرض أن الحيوان تمرد على الطعام بدلاً من الانجذاب إليه، أو ألقى الحيوان بنفسه في النار بدلاً من الهرب منها؛ فسوف يفني بسرعة. لابد أن يستجيب الحيوان للبيئة بطريقة تحافظ له على وجوده".

### الخلاصة

إن تصرفاتنا الآلية أكثر بكثير من تصرفاتنا الناتجة عن تفكير؛ وذلك نتيجة للكيفية التي تمت بها برمجة عقولنا.

#### المثيل:

"ويليام جيمس": مبادئ علم النفس ص ١٨٨  
"ف. إس. راما شاندران": أشباح في العقل ص ٢٦٤  
"بي. إف. سكينر": ما وراء الحرية والكرامة ص ٣٠٤"

## إيفان بافلوف

ربما سمعت عن "بافلوف" وتجاربه الشهيرة على الكلاب، ولكن من هو "بافلوف"؟ ولد "بافلوف" عام ١٨٤٩ في وسط روسيا، وكان من المتوقع له أن يسير على نهج والده ويصبح رجل دين، ولكن قراءته لمؤلفات "داروين" جعلته يذهب إلى سانت بطرسبرج لدراسة الكيمياء والفيزياء. وفي الجامعة، زاد شغف "بافلوف" بعلم وظائف أعضاء الجسم، وعمل في معامل الكثيرين من الأساتذة المشاهير. وفي دراسته لعلم وظائف أعضاء الجسم تخصص في عملية الهضم والجهاز الهضمي، وهو ما قاده إلى أفكاره بشأن "الشرطية"، أو الطريقة التي يتطور بها الحيوان - والإنسان - انعكاسات جديدة حتى يستجيب بيته.

وقد ترجم كتاب الردود الشرطية المنعكسة: بحث في نشاط القشرة المخية من الروسية، وهو عبارة عن مجموعة محاضرات ألقاها "بافلوف" في الأكاديمية الطبية العسكرية في سانت بطرسبرج عام ١٩٢٤. ويقدم الكتاب تفاصيل مذهلة هي خلاصة خمسة وعشرين عاماً من البحوث التي أجراها "بافلوف" وفريقه استحق عليها في النهاية جائزة نوبل. وفي هذا الكتاب نجد ما اكتشفه "بافلوف" فعلاً، وأثاره الضمنية على علم النفس الإنساني.

### الحيوانات كآلات

لقد بدأ "بافلوف" كتابه الردود الشرطية المنعكسة بملاحظة عن قصور المعرفة عن المخ في ذلك الوقت، وأبدى أسفه على أن تكون دراسة المخ ضمن مجال علم النفس في حين أنه ينبغي أن يظل مهمة المختصين في علم وظائف أعضاء الجسم الذين يستطيعون تحديد حقوق تركيبة المخ الفيزيائية والكيميائية.

وقد اعترف "بافلوف" للفيلسوف "رينيه ديكارت" بالفضل، فقد وصف "ديكارت" الحيوانات قبل ثلاثة قرون بأنها آلات تصدر ردود أفعال متوقعة تجاه المثيرات البيئية تحافظ من خلالها على نوع من التوازن. وردود الأفعال هذه جزء من الجهاز العصبي وتحدث في عدد من المرات العصبية. ومن ردود الأفعال المنعكسة تلك إفرازألعاب، وكان هذا هو سلوك الغدد المسئولة عن الهضم لدى الكلاب الذي كان بداية بحوث "بافلوف". لقد كان يريد أن يحلل الاختلافات الكيميائية بين اللعاب الذي يفرزه الحيوان كاستجابة للطعام والذى يفرزه نتيجة حالات أخرى. ومع ذلك، فقد لاحظ "بافلوف" في تجاربه الأولى شيئاً غريباً، حيث وجد أن هناك عنصراً نفسياً في استجابة إفراز اللعاب المنعكسة عند الكلاب، وهو أن الكلاب تبدأ في إفراز اللعاب

## الفصل السابع والثلاثون

عندما تفكك في الطعام. من الواضح أن فكرة "ديكارت" عن الاستجابة الآلية لم تكن بسيطة؛ لذلك رغب "بافلوف" في استكمال البحث.

### خلق ردود الأفعال المنشكة

قرر "بافلوف" تجربة مجموعة من المثيرات مع الكلاب حتى يتأكد إن كانت تؤدي إلى إفراز لعابها أم لا، أو إن كانت مجرد رد انعكاسي آلى، حيث أجرى للكلاب عملية جراحية أخرى في الغدد المسئولة عن إفراز اللعاب إلى جانب وجوهها بحيث يستطيع قياس اللعاب المفرز.

قدم "بافلوف" مثيرات متعددة للكلاب مثل ضربة بالمسرّع، وأجراس، وأصوات فرقعة وقرقعة، وإظهار مربع أسود، والحرارة، وليس الكلاب في أماكن عديدة من أجسامها، وتعرضاً لها للضوء المقطعي لمصابح كهربى. وكان كل مثير من هذه المثيرات يسبق تقديم الطعام مباشرة؛ لذلك عندما كان الحيوان يسمع أو يرى أو يشعر بأحد تلك المثيرات بعد ذلك، كان يبدأ في إفراز اللعاب حتى لو لم يوجد طعام. لقد كان صوت المسرّع وحده يؤدي إلى إفراز الكلب للعاب حتى لو لم يرَ طعاماً؛ أي لم يكن هناك اختلاف من حيث وظيفة أعضاء الجسم بين استجابة الكلب عندما يسمع المسرّع وما يحدث عندما يرى الطعام فعلًا. لقد أصبح الكلب يعتبر أن المسرع - وليس الوعاء الذي يحوى طعاماً - يعني طعاماً.

وقد أدرك "بافلوف" أن هناك نوعين من الاستجابات المنشكة، أو ردود فعل الحيوان تجاه بيئته، وهما:

- ❖ الانعكاس الطبيعي، أو غير الشرطي (مثل إفراز الكلب للعاب عندما يبدأ الأكل كعملية مساعدة على الهضم).
- ❖ الانعكاس المكتسب أو الشرطي، والناتج على مستوى اللاوعي (مثل: إفراز الكلب للعاب عند سماعه صوت الجرس؛ لأن الصوت بالنسبة له أصبح "مساوياً" للطعام).

والحقيقة أن الردود المنشكة يمكن أن تُعرِّف في الحيوان لتصبح جزءاً من طبيعته مما جعل "بافلوف" يدرك أن الحيوان إذا كان - فعلًا - آلة تصدر استجابة تجاه البيئة، فإنها آلة في غاية التعقيد. وقد أوضح أن القشرة المخية - وهي الجزء الأكثر تطوراً في المخ - تميز بمرنة بالغة هي والمرارات العصبية المرتبطة بها في المخ. إن ما يسمى بالغرائز يمكن تعلمها، أو نسيانها - لأنهاكتشف أيضًا أن الردود المنشكة يمكن إعاقتها أو إلغاؤها بربط الطعام بشيء لا يحبه الكلب. ومع ذلك، فقد أوضح "بافلوف" أيضًا حدود خلق ردود أفعال منعكسة؛ فهي إما تتلاشى مع الوقت، أو أحياناً لم تهتم الكلاب بتقديم الكلاب استجابة واكتشفت بالنوم. واكتشف "بافلوف" من هذا أن القشرة المخية لا يمكن تعديلها أو تغييرها بدرجة كبيرة، فقد كان من الواضح أن حياة الكلب وممارسته وظائفه بالصورة اللائقة شيء يحتاج الكلب إليه لتحقيق مستوى معين من التوازن في مخه.

## آلات متقدمة في الاستجابة للبيئة

لاحظ "بافلوف" وجود مستويين في استجابة الحيوانات للبيئة. كان هناك أولاً "مركب عصبي" يوضح مدى توافق شيء ما في ردود الأفعال والمعرفة الحالية. لابد ل الكلب - مثلاً - حتى يحافظ على حياته أن يحدد - وبسرعة - إن كان شيء ما يمثل له تهديداً أم لا.

تضمنت بعض تجارب "بافلوف" على الكلاب إزالة القشرة المخية بالكامل لديها، فتحول الكلب إلى شيء أشبه بأنه منعكسة. ورغم أن الكلب قد حافظ على الانعكاسات غير المشروطة الموجودة في مخه وجهازه العصبي، إلا أنه لم يستطع التعامل مع أية عقبة حتى لو كانت عقبة بسيطة مثل قدم المنضدة ولم يكن يعرف كيف يتعامل معها. وفي المقابل، فقد كان "الانعكاس التحليلي" يجعله يرفع أذنيه، أو يحرك أنفه كاستجابة على المثيرات حتى لو كانت تلك المثيرات مجرد تغيير بسيط في البيئة أو التعرض لشيء جديد. وقد يقضى الكلب الكثير من الوقت مجرد "التحليل" حتى تكون ردوده المنعكسة لبيئته دقيقة.

وكان "بافلوف" يعرف أن نتائج تجاربه لا تطبق على الكلاب فقط، فقال إنه كلما زاد الكائن الحي رقياً "زادت قدرته على زيادة التعقيد في علاقاته بالعالم الخارجي، وتحقيقه توافقاً أكبر وأكثر تنوعاً تجاه الظروف الخارجية". ويمكن اعتبار "الثقافة"، و"المجتمع" نظاماً معدداً لإدارة الردود المنعكسة لا يختلف البشر فيها عن الكلاب إلا من حيث إن الانعكاسات الشرطية لديهم تتجاوز الانعكاسات الشرطية الطبيعية. ورغم أن الكلاب تستطيع تطوير معرفة اجتماعية ومكانية كاستجابة بدائية منها للبيئة، فقد تمثل رد فعل البشر في خلقهم "الحضارة".

## الإنسان والكلب: أوجه التشابه

ويدور الفصل الأخير من كتاب الردود الشرطية المنعكسة على تطبيق تجارب "بافلوف" على البشر. ولأن البشر لديهم قشرة مخية أكثر تعقيداً من مثيلتها لدى الكلاب: فقد كان "بافلوف" حذراً في تطبيق الكثير من استنتاجاته على البشر. ومع ذلك فقد لاحظ أوجه التشابه التالية:

❖ الطريقة التي يتلقى البشر من خلالها التدريب، والتعليم، والثقافة لا تختلف عن طريقة تعلم الكلاب فعل الأشياء. إننا نعرف أن أفضل طريقة لتعلم شيء هي تعلمه بالتدريب، وبالمثل فإن الردود الشرطية المنعكسة لدى الكلاب قد حدثت على خطوات. وكما هي الحال مع الكلاب، فإن على البشر أن ينسوا أشياء تعلموها بقدر ما عليهم تعلم أشياء جديدة.

❖ كان "بافلوف" يجري تجاربه في مبنى عازل للصوت: لأنه اكتشف أن المثيرات الخارجية تؤثر على القدرة على الردود الشرطية المنعكسة. وبالمثل، فإن معظم البشر لا يستطيعون قراءة كتاب إذا كان التليفزيون مفتوحاً على فيلم في نفس الوقت، ويجدون صعوبة في "المواعدة إلى الحالة السابقة" بعد الإجازات أو تغيير الروتين المعتاد. وكما هي الحال مع الكلاب، فإن الأمراض العصبية والنفسية تحدث نتيجة للاستثاراة الحادة التي لا يمكن أن تدرج بصورة ملائمة في التفكير أو ردود الأفعال القائمة.

## الفصل السابع والثلاثون

❖ لا يمكن التنبؤ باستجابات الكلاب، حيث ذكر "بافلوف" أنه عندما حدث أحد فيضانات بتروجراد الشهيرة، وغمر المبنى الذي يجري فيه تجاربه شعرت بعض الكلاب بالاستثارة، وشعر بعضها بالخوف، وانسحب بعضها. وأضاف يقول إتنا - وبالمثل - لا نستطيع التنبؤ بالاستجابة الانفعالية لشخص يتعرض لإهانة بالغة أو فقدانه إنساناً عزيزاً. يبدو أن هذه الاستجابات تعكس الاستجابتين النفسيتين الشائعتين للصدمة المعروفتين لدى الكلاب والبشر، وهما: النوراستينيا (التعب البدني، والإنهاك، والجمود)، والهستيريا (الاستثارة العصبية).

والمعنى الضمنية للنقطة الأخيرة هي أن نشوء الإنسان وتطوره أكد على أنه لا يستطيع عدم الاستجابة لحدث كبير - فلابد أن يحتاط له بصورة أو بأخرى. وحتى نعود في النهاية إلى حالة من التوازن، فعلينا أن ندرج بداخلنا الخبرة التي مررنا بها. إن ظاهرة "الهجوم أو الانسحاب" في مواجهة الخطر هي أسلوب الجهاز العصبي في حماية الذات على المدى القصير، أما على المدى البعيد، فإن حقيقة أن لدينا استجابات وردود أفعال تؤكد على أننا نستطيع في النهاية العودة إلى حالة من التوازن مع بيئتنا.

### تعليقات ختامية

كان "بافلوف" يعتبر القشرة المخية محولاً معتقداً تكون بعض مجموعات من الخلايا العصبية مسؤولة فيه عن إصدار الردود الشرطية المنعكسة. وهناك دائماً مساحة لخلق المزيد من الردود المنعكسة، ومع ذلك فإن كفاءة الردود المنعكسة القائمة بالفعل يمكن تغييرها، فرغم أن الكلاب التي أجرى عليها "بافلوف" تجاربها كانت ذات خصائص "آلية"، فقد كانت استجاباتها المنعكسة وردود أفعالها قابلة للتغير أيضاً. وما آثار هذا على البشر؟ رغم أننا نعيش معظم حياتنا بحكم العادة أو التطبيع الثقافي للمجتمع، إلا أننا نستطيع تغيير أنماطنا السلوكية. إن البشر عرضة للتأقلم مع البيئة مثل كل الحيوانات، ومع ذلك فإنهم يستطيعون كسر النمط الذي يعيشون به إذا اتضح أنه ليس في صالحهم، والردود الذي نحصل عليه من البيئة المحيطة بنا يعلمنا أي استجاباتنا للحياة جيدة وأيها غير ذلك.

وقد كان لتجارب "بافلوف" أثر هائل على المدرسة السلوكية في علم النفس التي رأت أن البشر لا يختلفون كثيراً عن الكلاب من حيث إمكانية توقع استجاباتهم للمثيرات، وأنه يمكن برمجة البشر على اتباع أساليب سلوكية معينة. وكان السلوكيون المتطرفون يعتبرون حرية الإرادة كذبة، وأنه أبداً كانت المدخلات التي يتعرض لها الفرد، فستتصدر عنه مخرجات موازية لها فيما يخص التوجهات والسلوكيات. ومع ذلك، فإن ملحوظات "بافلوف" تتعارض مع هذا التوجه؛ فقد لاحظ - مثلاً - أن الكثير من استجابات الكلاب لم يكن من الممكن توقعها، وأنه حتى عندما تحدث البرمجة، فإنه لا يزال هناك مساحة تعبر الكلاب فيها عن تفردها. وإذا أخذنا في الاعتبار كبر حجم قشرتنا المخية وتعقيدها الأكبر، فما هامش المساحة التي نعبر فيها عن تفردنا أو "استجاباتنا لبيئتنا".<sup>٥</sup>

## إيفان بافلوف

تميز لغة كتاب الردود الشرطية المنشكسة بأسلوب علمي رصين. ونظرًا لحب "بافلوف" للحقائق التجريبية، والنظام، والانضباط؛ فإنه لم يسمح لشخصيته بالظهور في لغة الكتاب، ومع ذلك فقد كانت شخصيته كإنسان شخصية باهرة. ورغم انتقاده للشيوعية، فقد نجح تحت حكم البلاشفة لروسيا، حيث أصدر "لينين" مرسوماً قال فيه إن تجارب "بافلوف" "ذات أهمية قصوى للطبقات العاملة في كل أنحاء العالم".

إنه من المفارقة أن يرتبط اسم "بافلوف" بعلم النفس؛ فقد كان لا يثق في دعوى علم النفس، وكان تركيزه على قياس الاستجابة البدنية وحدها أسلوبًا شبه معارض لأسلوب مدرسة "فرويد" المنغمس في "الد الواقع والرغبات الداخلية"، ومع ذلك فقد أدى تركيزه هذا إلى أن يستقر علم النفس على أرضية علمية صلبة.

### "إيفان بافلوف"

ولد "إيفان بيتروفيتش بافلوف" بمدينة رايزان في وسط روسيا عام ١٨٤٩ ، وكان الابن الأكبر من أحد عشر ابناً لأب كان رجل دين، وكانت جامعة سانت بطرسبرج في وقت التحاقه بها قد حققت إنجازاً علمياً ببيوتها عن الخلايا العصبية لخلايا البنكرياس. وبعد أن حصل على درجة العلمية عام ١٨٧٥ ، أكمل دراساته في الأكاديمية الإمبراطورية للطب، التي حصل منها على درجة الزمالة. ثم عين بها أستاذًا لعلم وظائف أعضاء الجسم. وكانت رسالته للدكتوراه حول الخلايا العصبية في القلب.

وفي عام ١٨٩٠ ، أسس "بافلوف" قسماً لعلم وظائف الأعضاء في معهد العلوم التجريبية بسان بطرسبرج، حيث أجرى معظم تجاربه عن الهضم والاستجابات الشرطية المنشكسة، وكان يرأس فريقاً كبيراً معظمهم من العلماء الشباب.

ومن الدرجات الشرفية الكثيرة التي حصل عليها درجة زمالة الأكاديمية الروسية للعلوم، وفاز بها بجائزة نوبل عام ١٩٠٤ في الطب، وحصل على وسام الشرف في فرنسا عام ١٩١٥ . وقد تزوج "صيرافينا (أو "سار") فاسيليفنا كارشيفسكايا" عام ١٨٨١ ، وكانت تعمل مُدرسة، وأنجب منها أربعة أبناء أصبح أحدهم طبيباً.

وكان "بافلوف" لا يزال يعمل في معمل تجاربه عندما توفي عام ١٩٣٦ في السابعة والثمانين من عمره.

# العلاج بأسلوب مدرسة الجشطلت

"إن الكثير من الجهد المتواصل الذي يبذله المرء للحفاظ على ذاته غير ضروري في الواقع، فلن ينهاه الفرد أو ينحل إلى أجزاء، أو "يتصرف تصرفاً مجنوناً" إذا خفف المرء من حفاظه على تماسك ذاته، وانتباذه الملزم، و"تفكيره" الدائم، وتدخله الدائم في توجهات سلوكه. لا يحدث أى من هذا، بل تبدأ حياته في التماسك والانتظام في كل واحد ذي معنى أكبر".

"بعضنا ليس لديه قلب، ولا فطرة، وبعضنا ليس لديه رجال يقف عليهما، ولاأعضاء تناسلية، ولا ثقة بالنفس، ولا عينان، ولا أذنان".

## الخلاصة

تحل بالحيوية في كل لحظة لك في العالم المادي. استمع لجسمك، ولا تعش في تصورات مجردة.

### المثيل:

"ميلتون إريكسون": صوتي سيذهب معك ص ٩٠

"كارلين هورني": صراعاتنا الداخلية ص ١٨٠

"آر. دى. لينج": الذات المقسمة ص ٢١٤

"أبراهام ماسلو": الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية ص ٢٢٠

"كارل روجرز": كيف نصبح بشراً ص ٢٧٢

## فريتز بيرلز

كان معهد إيسالين بمدينة (بيج صر) على ساحل ولاية كاليفورنيا مركز ثورة ستينات القرن الماضي الاجتماعية، ويقع المعهد على حافة منحدر جبلي مرتفع على شاطئ المحيط الهادئ، وقد جذب إليه الذين يريدون توسيع حدود الذات والتحرر من القيود الاجتماعية. وقد وصل عالم النفس "فريتز بيرلز" إلى المعهد عام ١٩٦٤. ولما كان "بيرلز" قد نشأ في ألمانيا، ثم هرب من نظام النازى إلى الولايات المتحدة؛ فلابد - إذن - أن معهد إيسالين قد بدأ له كمأوى روحى، حيث قضى معظم وقته هناك حتى وفاته عام ١٩٧٠.

ولأن "بيرلز" كان ذا شخصية كاريزمية، ومحبًا للخصام أحياناً، فقد كان واحداً من الرعيل الأول لأساتذة تطوير الذات على الشاطئ الغربي للولايات المتحدة، وكانت فلسالته أن الإنسان المعاصر يبالغ في التفكير في حين أنه ينبغي عليه أن يستشعر ويشعر ويفعل، وكان شعاره: "تحرر من عقلك، وانتمس في حواسك" تعبيراً مثالياً عن مناهضة الثقافة القائمة.

وكتاب العلاج بأسلوب الجشطلت: الاستثارة والنمو في الشخصية الإنسانية كتب بعصرية الراديكالي "بول جودمان"، وأستاذ جامعي كان "بيرلز" يعالج نفسيًا هو "رافل هيفرلайн" قد أصبح مرجعاً ومعلماً لنوع جديد من العلاج النفسي. كان "بيرلز" قد تدرب على التحليل النفسي الفرويدى، لكنه تحرر منه ووجد أن جلسات المواجهة الجماعية في الغالب هي الوسيلة الأفضل لاختراق "حصن الجسم" الذي تستتر وراءه حالة الشخص، وإظهار ذاته الحقيقية المتألقة.

ورغم أن كتاب العلاج بأسلوب الجشطلت يدور حول المشاعر المثيرة، فإنه قد يكون متعيناً في قراءته، ويطلب قدرًا معقولاً من التركيز. ومع ذلك، فقد كان هدف الكتاب وضع الأساس النظري لأفكار العلاج بأسلوب الجشطلت. وقد جعل الموضوع - وهو معارضة كل الأدوار المجتمعية الطبيعية لنعيش " هنا وفي هذه اللحظة" - قد جعل الكتاب مضايقاً جداً للكثيرين. قد لا يلحظ القارئ المعاصر لكتاب مدى المواجهة التي كان يبديها للمجتمع الأمريكي في خمسينات القرن الماضي.

### الجشطلت = الرؤية الكلية

هل سبق لك أن رأيت إحدى تلك الصور والرسومات التي إذا نظرت إليها من زاوية رأيت امرأة جميلة، وإذا نظرت إليها من زاوية أخرى رأيت عجوزاً شمطاً؟ إن كان قد حدث لك هذا، فأنت قد تعرضت لخبرة الجشطلت. وليس هناك ترجمة دقيقة لكلمة "جشطلت" الألمانية، ومع ذلك فإن المعنى العام لها هو "شكل"، أو "صورة"، أو كُلية شيء ما. ومدرسة الجشطلت في علم النفس (ورموزها مثل: "ماكس ويرذايمر"، و"فولفجانج كوهлер"، و"كيرت ليوبن"، و"كيرت جولدشتاين"،

## الفصل الثامن والثلاثون

و"لانسيلوت لو وايت"، و"ألفريد كورذيببيكس") قد أوضحت من خلال تجاربها على الإدراك البصري أن الإنسان يحاول دائمًا أن "يكمِّل الصورة" عندما تعرض أمامه صور غير كاملة. إن البشر مبرمجون على أن يروا صورة على خلفية: أي أنهم ينتبهون لشيء على حساب شيء آخر، وإيجاد معنى في وسط فوضى الألوان والأشكال. وقد أخذ "بيرلز" أفكاراً من علم نفس الجشطلت وصاغ منها أسلوبه في العلاج النفسي، وكان يريد أن يطبق فكرة الكلية على السعادة الشخصية، واستعلن بفكرة أن الشخص في حالة دائمة من التشكيل بفعل حاجة معينة مسيطرة عليه - الشكل - وعندما يتم إشباع هذه الحاجة فإنها تتلاشى في الخلفية لتتسخ المجال أمام حاجة أخرى. وبهذه الطريقة، تنظم الكائنات الحية نفسها وتحصل على ما يتطلبه بقاؤها على قيد الحياة.

ومع ذلك، فإن مشكلة البشر هي أن مدى تعقدتهم قد يعتمد على معادلة الحاجة / الإشباع البسيطة. يمكننا أن نكتب بعض الحاجات ونبالغ في التأكيد على حاجات أخرى، وربما تعرضت فكرتنا عن حفاظنا على حياتنا للاهتزاز، وبذلك نعتقد أن علينا الحفاظ عليها بطريقية معينة حتى لو بدت تلك الطريقة لغيرنا حمقاء. إن الحاجة المسيطرة لدينا ترتبط ارتباطاًوثيقاً بالشعور بالذات، ولكنها ذات لم تعد مرنة، بل ذات عصبية. إنها ذات توقفت عن الوعي.

في التحليل الفرويدي التقليدي، يحاول "الطيب" أن يفهم ذلك الشخص بمحاولة الفوضى في أعماق عقله وتعامله معه على أنه شيء، أما المعالج بأسلوب الجشطلت، فإنه - وعلى النقيض - يقدر ذلك الشخص المريض باعتباره جزءاً من بيئته. إن العقل، والجسم، والبيئة جمیعاً جزء واحد من تقديرنا، ويحاول العلاج بأسلوب الجشطلت أن يفهم الكل لا أن يتبع التوجه الشائع في علم النفس من تقسيم الأشياء إلى أشياء أصغر. يقول "بيرلز": "رؤيا مدرسة الجشطلت رؤية أصلية وغير مشوهة عن طبيعة الحياة - أي تفكير الإنسان وسلوكه وشعوره. ولأن الشخص العادي قد تربى في جو مليء بالانقسامات، فقد فقد كليته - وتكامل شخصيته".

## التواصل والحسد

إن الشم، واللمس، والتذوق، والرؤية هي "حدود تواصلنا" مع العالم. وعندما يبدأ الشخص في اعتبار نفسه جزيرة منعزلة عن العالم، فإنه لا يظل كائناً يشعر، أو يتواصل، أو يستثار. وقد أوضح "بيرلز" كيف أن الحياة المعاصرة - الجلوس في المكاتب مكيفة الهواء - قد خدرتنا؛ لأنها جعلت مستوى وعيينا يقل حتى نعيش حياة أكثر انضباطاً خالية من المفاجآت. ولكن ماذا يقول الناس لأنفسهم عند احتضارهم؟ إنهم لا يقولون: "ليتنا حققنا المزيد من الشعور بالأمان، أو كسبنا المزيد من المال"، بل يقولون: "ليتنا اغتنمنا المزيد من الفرص و فعلنا المزيد من الأشياء" - أي أنهم يصبحون أكثر تواصلاً مع الحياة.

ويقول "بيرلز" إن الشخص المتواصل مع بيئته تواصلاً حقيقياً يشعر بحالة من الاستثارة،

حيث يشعر طوال الوقت بشيء ما. أما العصابيون، فعلى النقيض وبدلاً من أن يخاطروا بالتواصل الحقيقي مع العالم، فإنهم ينسحبون على أنفسهم في عالمهم الداخلي. إنهم يعرفون ولكن لا ينمون أو يتطورون. والأسوأ يشاركون في الحياة: "يأكلون ويجلبون الطعام، يحبون ويحبون، يعتقدون، ويتصارعون، ويتحاولون، ويدركون، ويتعلمون". إلخ.

ونقى التواصل هو الحشد، وهو تصرف الماء وفقاً لما تعلم أن يتصرف به، أو بدافع من العادة، أو يرى الأشياء كما "ينبغى" أن تُرى. يقدم "بيرلز" مثلاً لشخص يقف في معرض فني ينظر إلى لوحة لفن الحديث؛ فيشعر مباشرة بأنه يدرك اللوحة في حين أنه "في الواقع في حالة من التواصل مع الناقد الفني في الجريدة التي يفضل قرائتها". تنمو الناس في هذا العالم، ولديهم توقعات كبرى بأن يغيروا طبيعتهم الحقيقية إلى طبيعة أخرى، وهذه الفجوة بين الطبيعة البيولوجية والمجتمع تؤدي إلى ثقوب في الشخصية: "بعضنا ليس لديه قلب، ولا فطرة، وبعضنا ليس لديه رجال يقف عليهم، ولا أعضاء تناسلية، ولا ثقة بالنفس، ولا عينان، ولا أذنان". ويفضل "بيرلز" أسلوب الصدمة في توضيح هذه الحقيقة للجماعات. في العلاج بأسلوب الجشطلات يتعرف الناس على هذه الأجزاء الناقصة لديهم، ويستعيدون أثناء ذلك طبيعتهم الحقيقية سواء كانت عدوانية أو رقيقة.

### الوعي بالجسم والانفعالات

وجد "بيرلز" اختلافاً واضحاً بين استبطان الذات والوعي؛ فالوعي في رأيه هو "الإحساس التلقائي من الفرد بما يحدث بداخله - بما يفعله، ويشعر به، ويخطئ له". أما استبطان الذات، فإنه التفكير في نفس هذه السلوكيات "بطريقة تقديرية تصحيحية تدخلية". وهذا الاختلاف مهم لأنه من الشائع في علم النفس افتراض أننا نستطيع تحليل أنفسنا إذا استطعنا الفصل بين أمرا خالنا وأجسامنا. ومع ذلك، فإن هذا التحليل يجعلنا عصابيين، وما يعيينا للسوية النفسية، يجعلنا في حالة من التوازن البهيج مع العالم هو إعادة ارتباطنا بحواسنا.

ويتضمن كتاب العلاج بأسلوب الجشطلات العديد من التجارب التي قام بها "بيرلز" لزيادة الوعي مثل قوله لمريضه: "أشعر بجسمك!". إن الاستلقاء في سكون، واستشعار كل جزء من أجزاء الجسم يجعلان المرأة تشعر بأن بعض أعضائه "ميتة"، وقد يشعر في أعضاء أخرى بألم، أو عدم توازن. إن هذا الفعل البسيط من الانتباه لمناطق معينة من العضلات أو المفاصل قد يجعل المرأة يعرف سبب تيبس عنقه مثلاً، أو يعرف وجود ألم في معدته. قال "بيرلز": "الشخصية المصايبة تخلق نفسها من خلال عدم وعيها بحركة العضلات". وكثيراً ما كانت تلك التجارب تؤدي إلى أن يدرك المريض أنه إما "مناكداً، أو هناك من ينكمد عليه".

وفي تجربة أخرى، طلب "بيرلز" من المرضى أن يقولوا لأنفسهم ما يرون ويفعلونه في كل لحظة، كأن يقولوا لأنفسهم: "أنا أجلس في مقعد هذه الظهيرة، وأنظر إلى الطاولة الموضوعة أمامي. والآن أسمع صوت سيارة تسير في الشارع، والآن أشعر بسقوط الشمس على وجهي من

## الفصل الثامن والثلاثون

خلال النافذة". ثم يسألهم عن الصعوبات التي واجهتهم أثناء فعلهم هذا، فعادةً ما تكون الإجابة: "أية صعوبات؟" فكان ما استتجه هو أنه ما دام المرء مركزاً بالكامل في الحاضر يلاحظ البيئة من حوله ويسعى بها، فإنه لا يعاني من مشاكل. إن القلق الناتج عن الأشياء المجردة لا يعاود المرء إلا عندما "يهرج" بيئته. ويجد بعض الناس أن تركيزهم في الحاضر يسبب لهم نفاد الصبر، أو الملل، أو القلق، وهو ما يعتبر "بيرلز" أنه مؤشر على مدى افتقار وعيهم العادى لـ "واقعية".

### الخلفي لا يمكن تغييره

وهدف العلاج بأسلوب الجشطلت هو التوقف عن معايشة الحياة بصورة آلية. لا يشعر الكثيرون بأنهم يعيشون في الواقع فعلاً إلا لوقت محدود، وإذا استطاعوا أن يزيدوا هذا الوقت فسيكون هذا رائعاً. إن الوعي الكامل، والانتباه بدوران حول موضوع معين لا حول تبريره والتفكير العقلي فيه - كما يقول "بيرلز".

يجدر معظمنا أن جوانب شخصياتنا التي نحاول إخفاءها عادةً ما تعاود الظهور. ومع ذلك فإن التقليل المقصود للوعي أو الكبت يعني أننا لن نستطيع أبداً تغيير المشكلة أو حلها. إذا كان شيئاً فظيعاً قد حدث في الماضي، فإن "بيرلز" يوصينا بأن نجلبه من الذاكرة إلى الحاضر، بل والتعامل معه مرة أخرى حتى "نمتلكه"، ويقول إن محاولة تجاهل ذلك الشيء تزيده قوة.

### الحماس في مقابل المسؤولية

كان "بيرلز" يعتقد أن الراشدين الأسواء لا ينبغي أن يتخلصوا بالكامل من صفات الطفولة. إن التلقائية، والخيال، والفضول أشياء ينبغي علينا أن نتحلى بها - مثلما يفعل كبار الفنانين والعلماء - ولا ينبغي أن ندع "المسؤولية" تحرمنا من الحياة.

إن الأطفال أكثر حماساً من الراشدين حتى وإن تجلى ذلك الحماس أثناء اللعب. إنهم قد يكثرون عن فعل شيء معين في لحظة واحدة، ولكنهم عندما يفعلون هذا الشيء لا يهتمون بأى شيء آخر. والموهوبون يحتفظون بنفس هذا الوعي المباشر، أما الراشدون العاديون فعادةً ما لا يكونون بالتركيز الكافي فيما يفعلونه.

وقال "بيرلز" إن ما نعتبر أنه "مسؤولية" كثيراً ما يكون إغلاقاً منا لأنفسنا حتى لا نعيش الحياة بكل ما فيها، وأن "التروي المعتاد، والتمسك بـ الواقعية، وعدم الالتزام بما نفعله، والبالغة في الشعور بالمسؤولية - وهي خصائص معظم الراشدين - خصائص عصبية في حين أن التلقائية، والخيال، والحماس، والانطلاق، والتعبير المباشر عن المشاعر خصائص الأطفال، وهي خصائص سوية".

### تعليقات ختامية

أدت فلسفة "بيرلز" المتمثلة في فعل الشخص لما يشعر به وليس ما ينبغي عليه فعله إلى تأكيد مكانته في عقول وقلوب الكثيرين. وقصيدته "نداء الجشطلت" تعبّر عن روح ستينيات القرن الماضي أفضل تعبير. وتقول القصيدة:

"أنا أفعل ما أحبه، وأنت تفعل ما تحبه.  
أنا لستُ في هذا العالم حتى أحقق ما تتوقعه مني،  
وأنت لستَ في هذا العالم لتحقق ما أتوقعه منك:  
فأنت أنت، وأنا أنا،  
وإذا تصادف أن وجد كل منا الآخر؛ فهذا شيء جميل،  
أما إن لم يجد أحدنا الآخر، فليس بيدينا شيء نفعله".

وأحياناً ما كان يُحذف البيت الأخير من القصيدة من على الملصقات لعدم توافقه مع الأخلاقيات السائدة في زمانه، ومع ذلك فكثيراً ما كان "بيرلز" يتندر على الباحثين عن "البهجة"، أو "النشوة"، أو "مدمني المخدرات"، وقد حرص على توضيح العمل الشاق الذي يتضمنه أسلوبه العلاجي، فليست هناك من يريد أن يتدخل الآخرون في خصوصياته ولا أن يوضحوا له العيوب في شخصيته، وكثيراً ما يكون من غير السار والقسوة أن يجعل الناس تبكي. ومع ذلك فقد أوضح "بيرلز" أننا لا نستطيع التحسن إلا بعد أن نعترف بأننا لدينا أخطاء.

وكان "بيرلز" - مثل "ميльтون إريكسون" - أستاداً في قراءة لغة الجسم، وفي الجلسات الجماعية لم يكن يهتم بما كان يقوله أحدهم بقدر اهتمامه بنغمة صوته وكيفية جلوسه. ولم يكن مسؤولاً للمرضى في الجلسات الجماعية لأن يتحدثوا مع أي شخص خارج غرفة الاجتماعات حتى يقوى توجه "هنا والآن" الذي تركز عليه مدرسة الجشطلت في العلاج. وكان "بيرلز" يعتبر نفسه يجيد "ملاحظة التوافق" لدى البشر، وهي مهارة مهمة في الحياة.

وكان "بيرلز" أيضاً يحب التحدث عن العدوان، حيث كان يعتقد أن كبت الغضب يميز الإنسان عن الحيوان. إننا نعاني من التعب أو الملل، ومع ذلك ينبغي أن تكون مثل القحطط: نتناءب ونتمطى حتى نعود إلى حالاتنا الطبيعية مرة أخرى - وإذا أردنا أن نحافظ على حالة من التوازن، فلا بد أن نقدم لأجسامنا ما تحتاج إليه. هل تخفي جزءاً من شخصيتك لأنك يتعارض مع قيم المجتمع، أو لأنه لا يليق من شخص مهذب؟ إذا أردت أن تتعلّق بالحياة مرة أخرى، فعليك أن تظهر ذلك الجزء.



## الفصل الثامن والثلاثون

### "فريتز بيرلز"

ولد "بيرلز" فى برلين عام ١٨٩٣ باسم "فريدريك سالمون بيرلز" ، ثم حصل على شهادة فى الطب عام ١٩٢٦ . وعند تخرجه، عمل فى معهد الجنود المصابين فى رءوسهم بمدينة فرانكفورت، وهناك تأثر بعلماء نفس مدرسة الجشطلت، والفلسفة الوجودية، وعلماء نفس الفرويدية الجديدة مثل "كارين هورنباى" ، و"فليهلم رايج" .

وفي بدايات الثلاثينيات، أصبحت ألمانيا غير آمنة لليهود، فهاجر "بيرلز" وزوجته إلى هولندا ثم إلى جنوب إفريقيا، حيث أسسا عيادة للتحليل النفسي، ومعهد جنوب إفريقيا للتحليل النفسي. ومع ذلك، فقد انقدا أفكار "فرويد" ، وبدأ بالتدرج فى تبني أسلوب مدرسة الجشطلت، وهو ما انعكس فى كتاب *A Revision of Freud's Theory and Method* (١٩٤٧) . وفي عام ١٩٤٦ انتقل الزوجان إلى نيويورك، حيث أسسا معهد العلاج بأسلوب الجشطلت عام ١٩٥٢ . وبعد انفصاله عن زوجته، انتقل إلى كاليفورنيا، وظلت زوجته مع الأبناء فى نيويورك. ذهب "بيرلز" إلى معهد إيسالين عام ١٩٦٤ .

وفي العام السابق لوفاته، نشر "بيرلز" كتاب *Gestalt Therapy Verbatim* (١٩٦٩) أرَخ فيه لجلسات العلاج التى عقدها فى معهد إيسالين، ووضع سيرته الذاتية فى *.the Garbage Pail*

# اللغة والتفكير عند الطفل

"منطق الطفل موضوع معقد للغاية، حيث يواجه مشاكل في كل نقطة - مشاكل علم نفس وظيفي وبنائي، ومشاكل في المنطق، بل ومشاكل في المعرفة. وليس من السهل التماستك في هذه المتابهة، وتحقيق استبعاد منهجي لكل المشاكل التي لا ترتبط بعلم النفس".

"يتكلم الطفل أكثر من الرشد بكثير، ويكون كل ما يفعله الطفل بغرض تأكيد ملحوظات مثل: "أنا أرسم قبعة"، أو "أنا أؤدي أفضل منك" .. الخ. ولذلك، فإن تفكير الطفل يبدو أكثر اجتماعية، وأقل قدرة على البحث المنعزل للتواصل. ولكن هذا صحيح في الظاهر فقط، حيث إن الطفل أقل قدرة على السيطرة على كلامه؛ لأنه لا يعرف معنى أن يحفظ بشيء لنفسه. ورغم أنه يتحدث بصورة لا تکاد تتوقف مع جيرانه، فإنه قلماً يضع نفسه في مكان هؤلاء الجيران".

## الخلاصة

ليس الأطفال راشدين صغاراً كما نظن، من حيث إن تفكيرهم أقل كفاءة، بل هم يفكرون بأسلوب مختلف.

### المثيل:

"إدوارد دى بونو": التفكير الجانبي ص ٤٢

"الفرد كينزى": السلوك الجنسي عند المرأة ص ٢٠٠

"ستيفن بينكر": اللوح الأبيض ص ٢٥١

## جان بياجيه

مثلاً قضى "الفريد كينزى" سنوات طويلة يجمع فيها نواعيّات من الزنابير، ويكتب عنها قبل أن يقتسم مجال دراسة الحياة الجنسيّة عند الإنسان، فقد كان "جان بياجيه" أستاذًا في ملاحظة العالم الطبيعي قبل أن يتحول تفكيره إلى الأمور المتعلقة بالإنسان. كان "بياجيه" في طفولته ومراهقته يتوجّل في التلال، وحول الأنهار، وفي الجبال في غرب سويسرا ليجمع الواقع حتى جاء موضوع رسالته للدكتوراه عن الحيوانات الرخوية في جبال فاليز.

وقد أهله ما تعلمه في تلك السنوات - أن يلاحظ أولاً، ثم يصنف بعد ذلك - تأهلاً جيداً لفحص تفكير الأطفال الذي وضع فيه الكثير من النظريات، لكنها كانت تفتقر للأسس العلمي المتمثل في ملاحظة واقعية. وكانت أمنية "بياجيه" الكبرى من دخوله هذا المجال هي أن تستند استنتاجاته على حقائق رغم صعوبتها هذا. وبالإضافة إلى هذه المهارات المنهجية، فقد كان "بياجيه" يفهم الفلسفة فهماً جيداً - وهو أمر غير مألوف بالنسبة للعلماء. كان علم نفس الطفل أحد فروع علم المعرفة في الفلسفة، ومع ذلك فقد قرر "بياجيه" التركيز على المشاكل الواقعية مثل: "لماذا يتحدث الطفل، ولمن يتحدث؟"، و"لماذا يسأل الطفل الكثير من الأسئلة؟".

وكان يعرف أن إجابات هذه الأسئلة ستفيد المدرسين فائدة كبيرة، فكان كتابه اللغة والتفكير عند الطفل موجهاً للمدرسين أساساً. ركز معظم دارسي عقل الطفل على الطبيعة الكمية لعلم نفس الطفل، حيث كان الاعتقاد أن الأطفال نسخ مصفرة من الراشدين من حيث إن قدراتهم المقلية أقل، ويرتكبون أخطاء أكثر. أما "بياجيه"، فلم يكن يرى الأمر بهذه الصورة، بل كان يرى أن طريقة تفكير الطفل تختلف اختلافاً جوهرياً عن طريقة تفكير الراشد. إن سبب المشاكل في التواصل بين الراشدين والأطفال هو أن لدى كل منهم طريقاً مختلفة يرى من خلالها العالم وعلاقته به، وليس بسبب وجود فجوة في المعلومات بينهم.

### لماذا يتكلم الطفل؟

يطرح "بياجيه" في الصفحات الأولى ما يعترض بأنه سؤال غريب، وهو: "ما هي الحاجات التي يشبعها الطفل لديه عندما يتحدث؟". سيقول أي شخص عاقل إن هدف اللغة هو التواصل مع الآخرين، ولكن ماذا لو لم تكن هذه هي الحال، حيث تسأله "بياجيه" عن أسباب كلام الأطفال رغم عدم وجود أحد معهم، بل عن سبب تحدث الراشدين مع أنفسهم سواء كان هذا الحديث داخلياً، أو هممة مسموعة. كان من الواضح أنه لا يمكن اختزال اللغة إلى وظيفة واحدة، وهي التواصل مع الآخرين.

أجرى "بياجيه" بحوثه في معهد روسي في جنيف، والذي تم افتتاحه عام ١٩١٢ لدراسة الطفل وتدریب المدرسين، فلاحظ الأطفال بين الرابعة والسادسة من العمر، وسجل كل شيء يقولونه أثناء عملهم أو لعبهم، ويتضمن الكتاب الكثير من تلك "الحوارات" الطفولية. وكان ما اكتشفه "بياجيه" بسرعة - وما يمكن لأى أب أن يؤكد - هو أن معظم الوقت الذي يتحدث فيه الأطفال لا يتحدثون فيه إلى أحد. إنهم يفكرون بصوت مسموع، وحدد "بياجيه" نوعين من الحديث هما الحديث المتركز حول الذات، والحديث الاجتماعي. وحدد بداخل الحديث المتركز حول الذات ثلاثة أنماط هي:

- ❖ التكرار، حيث لا يكون الحديث موجهاً للناس، بل يتحدثون مجرد الاستمتاع بالحديث.
- ❖ الحوار الذاتي، وهي كل التعليقات التي يقولها الطفل عن سلوكاته أو لعبه.
- ❖ الحوار الجماعي، فرغم أن الأطفال يتحدثون فيما يظهر معًا، إلا أن أحدهم لا يهتم بما يقوله الآخر (إن الحجرة التي تتضمن عشرةأطفال يجلس كل منهم على طاولة مختلفة قد يتحدثون ضجيجاً بكلامهم، ومع ذلك فالحقيقة أن كلاً منهم يتحدث إلى نفسه).

ولاحظ "بياجيه" أن الأطفال حتى سن معينة (السابعة في رأيه) ليست لديهم "قدرة على السيطرة على الكلام"، حيث يقولون كل ما يخطر على بالهم. وقال إن دار الحضانة "مجتمع لا يمكن التمييز فيه بين الحياة الفردية والحياة الاجتماعية". ولأن الأطفال يعتبرون أنفسهم مركز الكون؛ فليست لديهم حاجة لفكرة الشخصية، أو عدم إظهار وجهات النظر مراعاة لحساسية الآخرين. أما الراشدون - فعلى النقيض - حيث يقل لديهم التمركز حول الذات بصورة نسبية؛ لذلك يتبعون نمطاً حديثاً يتميز بالاجتماعية يترك الكثير فيه دون أن يُقال. إن الأطفال والجانين هم من يقولون كل ما يفكرون فيه لأنهم لا يهتمون إلا بأنفسهم؛ لذلك فالילדים يستطيعون الحديث طول الوقت في وجود أصدقائهم، لكنهم لا يستطيعون رؤية الأشياء من منظور أصدقائهم. ومن أسباب التمركز حول الذات هو أن جزءاً مهماً من لغتهم يتضمن الإيماءات والحركات والأصوات. وبما أن هذه ليست كلمات، فإنها لا تستطيع التعبير عن كل شيء؛ لذلك لابد أن يظل الأطفال أسرى لعقولهم. ونحن نستطيع أن ندرك هذا عندما نعلم أنه كلما زادت سيطرة الراشدين على اللغة وتمكنهم منها، زاد احتمال قدرتهم على الفهم - أو على الأقل إدراك وجهات الآخرين. والحق أن اللغة تخرج الناس من أنفسهم، ولذلك السبب تولى الشفافة الإنسانية أهمية كبيرة لتعليم الأطفال اللغة - حيث إنها تمكن الأطفال في النهاية من التحرر من التفكير المتركز حول الذات.

### تفكير مختلف.. عالم مختلف

وقد استعار "بياجيه" من مدرسة التحليل النفسي تمييزها بين هاتين النوعيتين من التفكير:

- ❖ التفكير الموجه أو الذكى، وهو تفكير ذو هدف، ويوفق ذلك الهدف مع الواقع، ويستطيع التعبير عنه باستخدام اللغة، وهذا النوع من التفكير يستند إلى الخبرة أو المنطق.
- ❖ التفكير غير الموجه أو التوحيدى، وهو تفكير يتضمن أهدافاً غير واعية وغير متوافقة مع الواقع، وتقوم على إشباع الرغبات وليس تأسيس الحقيقة. ولغة هذا النوع من التفكير هي الصور، والأساطير، والرموز.

ويرى أصحاب التفكير الموجه أن الماء خصائص معينة ويطبعون قوانين معينة، ويتمثل إدراكمهم في التصور الذهنى والمادى. أما أصحاب التفكير التوحيدى، فإنهم لا يعرفون الماء إلا من حيث علاقته برغباتهم وحاجاتهم، حيث يعتبرونه شيئاً يمكن شربه، أو رؤيته، أو الاستمتاع به.

وقد ساعد هذا التمييز "بياجيه" على أن يحدد تطور تفكير الأطفال حتى سن الحادية عشرة. الأطفال من الثالثة حتى السابعة متمركزون حول أنفسهم بدرجة كبيرة، ولديهم عناصر من التفكير التوحيدى، أما في المرحلة من السادسة إلى الحادية عشرة من العمر فإن التفكير المتمرّز حول الذات ينسحب المجال للذكاء التصورى.

وقد أجرى "بياجيه" تجارب طلب من الأطفال فيها أن يحكوا قصة حكيت لهم، أو قصة تشرح شيئاً مثل كيفية عمل صنبور المياه؛ فوجد أن الأطفال قبل السابعة لم يهتموا بإن كان من يستمعون إليهم يفهمون فعلًا ما القصة التي يروونها أو آلية عمل الصنبور أم لا.. لقد كانوا يستطيعون الوصف، لكنهم لم يكونوا يستطيعون التحليل. أما الأطفال من السابعة للثامنة من العمر فصادعًا، فقد كانوا يفترضون أن من يتحدثون إليهم لن يفهموا ما يقصدونه، فيحاولون أن يقدموا وصفاً دقيقاً – حتى يكونوا موضوعين، لأن تمرّزهم حول ذاتهم حتى هذه السن لم يكن يمكنهم أن يكونوا موضوعين. يختبر الأطفال ما لا يستطيعون شرحه وما لا يعرفونه قبل أن يبلغوا السابعة من العمر، أما بعد السابعة، فإنهم يعرفون معنى أن يحكوا الحقيقة – أى يعرفون الفرق بين الاحتراع والواقع.

وقد لاحظ "بياجيه" أن الأطفال يفكرون بأسلوب "الرسومات" بما يمكنهم من التركيز على إجمالي ما يريدون قوله دون حاجة للتفاصيل. وعندما يسمع الأطفال شيئاً لا يفهمونه لا يحاولون تحليل تركيبة الجملة التي ورد فيها هذا الشيء أو كلماتها، بل يحاولون فهم أو خلق معنى جديد تماماً. ولا يلاحظ "بياجيه" أن الغالب على التطور العقلى للأطفال أن يتتطوروا من التوحد إلى التحليل – أى أن يروا الكل أولاً قبل أن يستطيعوا تحليله إلى أجزاءه المكونة أو تصنيفه. إن عقل الطفل قبل السابعة توحى بدرجة كبيرة، لكنه يتطور بعد ذلك القدرات التحليلية التي تميز الانتقال من عقل الصغار إلى عقل الراشدين.

## منطق الطفل

تساءل "بياجيه" عن سبب تخيل الأطفال – خاصة من هم دون السابعة – ومبالفتهم فى استخدام الخيال، فلا يلاحظ أن عدم اتباعهم التفكير التحليلي أو الاستدلال لا يجعلهم مضطرين لإيجاد ترقفة

## الفصل التاسع والثلاثون

واضحة بين "الواقعي"، و"غير الواقعي". ولأن عقولهم لا تعمل بأسلوب السبب والنتيجة، أو إيجاد الأدلة؛ فإنهم يرون كل شيء ممكناً.

عندما يسأل الطفل: "ماذا سيحدث لو كنت ملائكة؟"، يرى الراشد أن هذا السؤال لا يستحق عناء البحث عن إجابة له؛ لأنه يعرف أن هذا لن يحدث في الواقع. أما الطفل فإنه لا يرى كل شيء ممكناً فحسب، بل وممكن التفسير أيضاً؛ لأنه لا يرى ضرورة للمنطق الموضوعي. وكل ما يلزم لإثبات عقل الطفل هو الدافعية، وكأن يقال له مثلاً في أسباب اندثار الكرارة من على تل إنها أرادت أن تنزل من على التل فنزلت. وبعد ذلك يعام سيفسر الطفل هذا من منظور "الماء ينحدر من على التل دائمًا؛ لذلك السبب ينحدر هذا النهر عبر التل".

لماذا لا يكتف الكثير من الأطفال الصغار عن السؤال "ماذا؟": لأنهم يريدون أن يعرفوا نية كل شخص وكل شيء حتى إن كان هذا الشيء جماداً، ولا يعرفون أن بعض الأشياء فقط هي من توجد لديها نية. وبعد ذلك، وعندما يدرك الطفل أن بعض الأشياء تحدث بالفعل دون أن تتوى ذلك، فإن أسئلتهم تدور حول السبب والنتيجة، ويتماشي الوقت الذي لم يفهموا فيه بعد مفهوم السبب والنتيجة مع فترة التمركز حول الذات.

إن "عالم الخيال" – كما نطلق عليه بترفع "يمثل للأطفال الصغار واقعاً قوياً جداً؛ لأن لكل شيء فيه معنى لديهم وفقاً لنواياهم، وحافظهم. والحق أن العالم من منظور الأطفال – كما أوضح "بياجيه" بتnder – يسير سيراً جيداً؛ لأنه ليس بحاجة للمنطق حتى يسير كذلك وفقاً لفهمهم له. كثيراً ما يجد الراشدون صعوبة في فهم الأطفال؛ لأنهم – أى الراشدين – ينسون أن المنطق ليس له دور في عقل الطفل. إننا لا نستطيع أن نجعل الأطفال يفكرون كما نفكر قبل بلوغهم سن معينة. وفي كل مرحلة عمرية يكتسب الأطفال توازناً معيناً فيما يخص بيئاتهم – أى أن الطريقة التي يفكرون ويدركون بها في سن الخامسة تشرح العالم لهم أفضل شرح، ولكن نفس هذه الطريقة لا تجدى معهم عندما يبلغون الثامنة من أعمارهم.

وقد استكشف "بياجيه" في كتاباته الأخيرة المرحلة الأخيرة من التطور العقلي لدى الأطفال، والتي تبدأ في الحادية عشرة أو الثانية عشرة. إن قدرات المراهقين على الاستدلال، والتفكير المجرد، وإصدار الأحكام، والتفكير في البديل المستقبلية تجعلهم لا يختلفون عن الراشدين من حيث التفكير، وعند هذه المرحلة تحدث زيادة في هذه القدرات ولا تحدث تغيرات كافية في التفكير.

### تعليقات خاتمية

نجح تحديد "بياجيه" لراحل نمو التفكير عند الطفل في اختبار الزمن، وإن كانت التوقعات الدقيقة لكل مرحلة ظلت موضع خلاف، وترك أثراً عظيماً على تعليم الأطفال قبل المدرسة وأثناء المدرسة.

ومع ذلك، فلم يعتبر "بياجيه" نفسه أبداً عالم نفس أطفال، بل كان - وبเดقة - عالماً يركز على نظريات المعرفة. وقد قادته ملاحظاته للأطفال إلى نظريات أكثر عمقاً عن التواصل والمعرفة؛ لأن ما تعلمه عن عقلية الطفل جعلت رؤيته للراشدين أكثر وضوحاً. وعلى سبيل المثال، لم يكن الأطفال وحدهم هم من يستخدم التفكير بأسلوب الصور حتى يدركوا العالم المحيط بهم، حيث لابد للراشدين أيضاً أن يتواافقوا مع المعلومات الجديدة ويتشربواها، وذلك من خلال توفيقها مع ما يعرفونه بالفعل.

وقد ابتكر "بياجيه" مجال "علم المعرفة الجنيني" - وهو علم يهتم بكيفية تطور نظريات المعرفة أو تغييرها وفقاً للمعلومات الجديدة. وكان يرى أن العقل فكرة تعسفية إلى حد ما يتم تشكيله بطريقة يتم من خلالها شرح الواقع من خلال النموذج الذي يتبنّاه الشخص للعالم من حوله، وأن على النظام التعليمي أن يأخذ باعتباره هذه النماذج ولا يكتفى بحشد الحقائق في عقول المتعلمين حتى يستوعبوا تلك المعلومات. لقد أدت هذه الطريقة في التعليم إلى إنتاج أناس متواافقين بصورة كثيبة لا يرتأحون للتغيير. وقد كان "بياجيه" سابقاً لعصره عندما اقترح ضرورة تعليم الناس أن يكونوا مفكرين مبدعين مخترعين مراعين للجانب الذاتي في عقولهم، مع تحليهم بالنضج اللازم للتلاقي مع الحقائق الجديدة. وكانت تجاربه الأولى في ملاحظة اللغة والتفكير عند الطفل قد أدت إلى أفكار عظيمة بشأن كيفية معالجة الراشدين للمعلومات وخلقهم لفهم جديد.

### "جان بياجيه"

ولد "بياجيه" بمدينة نيوشاتيل في غرب سويسرا عام ١٨٩٦، وكان والده أستاذًا لآداب العصور الوسطى في جامعة إقليمية. وقد أدى اهتمامه القوي بعلم الأحياء إلى تأليفه عدة مقالات علمية حتى قبل تخرجه في الجامعة. وفي عام ١٩١٧، نشر رواية فلسفية هي *Recherche* وبعد حصوله على الدكتوراه، بدأ "بياجيه" في دراسة التطور اللغوي عند الأطفال، وفي عام ١٩٢١ تم تعيينه مديرًا لمتحف جان جاك روسو فيينا ليعمل أستاذًا للتفكير العلمي بها على مدار السنوات العشر التالية، وفي نفس الوقت كان يشغل مناصب في المؤسسات التعليمية السويسرية. وفي عام ١٩٥٢، عمل "بياجيه" أستاذًا لعلم النفس الجنيني بجامعة السوربون في باريس، وكان مدير المركز الدولي لعلم المعرفة الجنيني في جنيف حتى وفاته عام ١٩٨٠.

ومن كتبه المهمة: *The Moral Judgment of the Child* (١٩٢١)، *The Child's Conception of the World* (١٩٢١)، *The Origins of Intelligence in Children* (١٩٢٢)، *Judgment of the Child* (١٩٥٣)، *The Grasp of Consciousness* (١٩٧٧)، و *Biology and Knowledge* (١٩٧١).

## اللوح الأبيض

"يظن البعض أن الاعتراف بالطبيعة البشرية يعني موافقة على التحيز العنصري، أو الجنسي، أو الحرب، أو الطمع، أو الإبادة الجماعية، أو العدمية، أو السياسات الرجعية، أو إهمال الأطفال والمهشين. إن أى افتراض بأن للعقل تنظيمًا ذاتياً فطرياً يراه الناس على أنه صحيح كفرضية، لكنه من غير الأخلاقي أن نفكر فيه".

"لدى كل إنسان نظرية عن الطبيعة البشرية، فكل إنسان يتوقع سلوكيات الآخرين، ومعنى هذا أننا جميعاً بحاجة لعرفة ما يجعل الناس يتحركون. وثمة نظرية تكتيكية عن الطبيعة البشرية – وهي أن السلوكيات ناتجة عن الأفكار والمشاعر – متضمنة في الطريقة التي يفكرون بها الناس في الناس".

### الخلاصة

يوضح علم الوراثة وعلم نفس التطور أن الطبيعة الإنسانية ليست مجرد نتيجة للتطبع الاجتماعي الناتج عن البيئة.

#### المثيل:

"لوان بريزندابن": المخ الأنثوي ص ٦٢

"هانز آيزنك": أبعاد الشخصية ص ١٠٦

"ويليام جيمس": مبادئ علم النفس ص ١٨١

"آن موير"، و"ديفيد جيسيل": المخ الجنسي ص ٢٣٢

"ف. إس. راما شاندران": أشباح في العقل ص ٢٦٤

## ستيفن بينكر

تدور جدلية "الطبيعة أم المجتمع" القديمة الجديدة حول إن كان الإنسان يولد ولديه خصائص وموهاب معينة، أم تشكله الثقافة والبيئة التي يولد فيها تشكيلًا كاملاً. في ستينيات وسبعينات القرن الماضي عمل الآباء بنصائح الخبراء في علم النفس، والأنثربولوجى، وعلم الاجتماع التي تقول إن البيئة هي كل شيء؛ فبذلوا كل ما في وسعهم لخلق عالم أكثر سلاماً، وأقل تعصباً للجنس، ولم يسمحوا لأبنائهم الذكور باللعب بألعاب على شكل مسدسات، وأعطوه دمى عرائس ليلعبوا بها. ومع ذلك، فإن كل أب يعرف من اليوم الأول ليلاً طفل له أن هذا الطفل يختلف عن أشقائه. وقد ألف "ستيفن بينكر" عالم النفس المعرفى والتجريبى الرائد كتابه اللوح الأبيض: الإنكار المعاصر للطبيعة البشرية ليصحح الكثير من المزاعم المتطرفة عن مدى مرورة العقل وامكانية تشكيله، وتعرية أسطورة أن كل سلوكياتنا تشكلها عملية التطبع الاجتماعي.

وقد ربط "بينكر" بين عدم استعدادنا للتسليم بحقيقة أن الإنسان تشكله عوامله البيولوجية وبين عدم رغبة الناس أثناء العصر الفيكتوري في مناقشة الجنس، وأضاف أن هذا قد سبب تشتيتاً للسياسات العامة والبحث العلمي، بل ولكمية رؤية كل إنسان لغيره. ومع ذلك، فإنه لم ينضم بسرعة إلى مبدأ "الوراثة تحدد شخصية الإنسان بصورة كاملة ولا تؤثر عليه البيئة بأية درجة"، بل كان ينوي إظهار حقائق أن الكثير من الطبيعة الإنسانية تحددها أنماط موجودة في عقل الإنسان بالفعل مقارنة بالدرجة التي تشكلنا بها الثقافة والبيئة.

### تاريخ فكرة

أشار فيلسوف عصر النهضة "جون ستيوارت ميل" إلى أهمية الخبرة ومرور العقل الإنساني، وشبه العقل بورقة بيضاء جاهزة للكتابة عليها، وهي فكرة أصبحت تعرف باسم "اللوح الأبيض". وقد اعتبر "بينكر" أن هذه الفكرة تتضمن أن "العقل الإنساني ليس له أى بناء فطري، ويمكن تشكيله حسب الرغبة وفقاً لتوجهات المجتمع، أو إدارة الفرد". وكان هذا يتضمن افتراضاً منطقياً من أن جميع الناس متساوون، ونحن نقبل حالياً أن كل الناس - من غير المصايبين بإعاقات ذهنية أو بدنية كبيرة - يمكنهم أن يصلوا لأية درجة يريدونها في الحياة.

ومع ذلك، فإن هذا القبول يجلب معه فكرة أن قوى البيولوجيا لا تلعب أى دور في تشكيل الأفراد. يتاخر "جون. بي. واطسون" في فقرة شهيرة من كتابه *Behaviorism* بأنه إذا سُلم له عشرةأطفال حديثي الولادة، فإنه يستطيع أن يجعلهم أى شيء يريدهم أن يكونوه كراشدين، سواء كان هذا أن يصبحوا أطباء، أم فنانين، أم متسولين، أم لصوصاً.

## الفصل الأربعون

ورغم أن المدرسة السلوكية لم يعد لها أثر في علم النفس، فقد ظلت فكرة أن العقل لوح أبيض، وأصبحت "من ثوابت الحياة الثقافية المعاصرة" - كما يقول "بينكر". لعله من المفهوم جيداً أننا لا نريد أن نعود إلى الزمن الذي كان يتم التركيز فيه على الاختلافات البيولوجية بين الناس؛ لأن هذا يفتح المجال أمام تمييز عنصري، أو جنسى، أو طبقي وتحيز. ومع ذلك، فإن المفارقة هنا هي أن الفراغ الذي خلقته فكرة اللوح الأبيض قد مكنت النظم المستغلة والشمولية التي تعتقد أنها تستطيع تحويل الجماهير إلى أي شيء تريده من استغلالها. ويسأل "بينكر": "كم مشروعًا لإعادة الهندسة البشرية" سنحتاج إليها قبل أن تتحرر من فكرة اللوح الأبيض؟".

### نحن ما نحن عليه

يوضح "بينكر" أن العقل الإنساني لا يمكن أبداً أن يكون لوحًا أبيض؛ لأنه خضع لمنافسة تطورية على مدار آلاف السنوات، حيث انتصر ذوق العقول الماهرة في حل المشكلات، والحواس الدقيقة ببطولتهم على غيرهم، وواصلت جيناتهم الوراثية الحياة. أما العقول التي كانت مرنة بصورة زائدة، فقد انقرضت.

وقد أوضح علماء بيولوجيا التطور، وبعض الأنثروبولوجيين المتنورين أن مجموعة من العوامل "التي يكونها المجتمع" مثل الانفعالات، وصلات القرابة، والاختلافات بين الجنسين تتأثر في الحقيقة تأثيراً كبيراً بالعوامل البيولوجية. لقد استبعد "دونالد براون" وجود ما أطلق عليه "الخصائص الإنسانية العامة"، وهي تلك السلوكيات التي يشتراك فيها البشر من كل المجتمعات أياً كان مستوى تطورها. وهذه السلوكيات تشمل الصراع، والاغتصاب، والغيرة، والسيطرة، ولكنها تتضمن أيضاً - كما لنا أن نتوقع - حل الصراع، والإحساس الخلقى، والطيبة، والحب. قد يكون البشر متوجهين، وأذكياء، ومحبين؛ لأنهم ورثوا التركيبة الجينية لأناس شاركوا في مناوشات وحروب وظلوا أحياء، ولكنهم استطاعوا أيضاً أن يعيشوا في مجتمعات حميمة ويسنعوا السلام. ويستنتج "بينكر" أن "الحب، والإرادة، والضمير أشياء "بيولوجية" أيضاً - أي أنها توافق مع التطور انفرس في تركيبة العقل البشري".

### مبرمجون وقت الميلاد

اكتشفت بحوث علماء الأعصاب مدى دقة تركيب العقل الإنساني ساعة الولادة؛ فوجدت مثلاً أن:

- ❖ الشوائب جنسياً من الرجال لديهم جزء من أمخاهم أصغر من الطبيعي. وهذا الجزء من المخ معروف أنه يلعب دوراً في الاختلافات بين الجنسين.
- ❖ كانت فلقة المخ الوسطى عند "آينشتاين" كبيرة وذات شكل مختلف، وفلقة المخ الوسطى هي الجزء المهم بالنسبة للذكاء المكانى والذكاء فى التعامل مع الأرقام. وفي المقابل، فقد أوضحت الدراسات على أمم أخرى من ثبتت إدانتهم بالقتل أن القشرة الجبهية من أمخاهم أصغر من الطبيعي - وهذه القشرة مسؤولة عن اتخاذ القرارات والسيطرة على النوازع.

- ❖ أن التوائم المتماثلة الذين انفصل أحدهما عن الآخر منذ الميلاد لديهم مستويات ذكاء عامة متماثلة، ويتشابهون أيضًا في المهارات اللغوية والرياضية، بالإضافة إلى خصائص الشخصية مثل الانبساطية، أو الانطوائية، أو المقبولية، أو الرضا عن الحياة بوجه عام. والأكثر من ذلك أن لديهما نفس أوجه القصور في الشخصية والسلوكيات مثل المقامرة ومشاهدة التليفزيون. وهذا لا يعود إلى التطابق الوراثي بينهما فحسب، بل لأن تركيبة **أمخاهم** (المنخفضات والثنيات وحجم أجزاء معينة في المخ) واحدة لديهما.
- ❖ أن الكثير من الحالات التي كان يعتقد أنها نتيجة للبيئة وحدها اتضح الآن أن لها أسبابًا وراثية، ومن تلك الحالات: فصام الشخصية، والاكتئاب، والتوحد، وعسر القراءة، وأمراض الصداع النصفي، والعجز المفوي. إن هذه الحالات وراثية، وليس من السهل التتبّع بها من خلال العوامل البيئية.
- ❖ أن علماء النفس يستطيعون تصنيف الشخصيات وفقًا لخمسة أبعاد أساسية هي: الانبساط أو الانطواء، والعصبية أو الاززان، والانفلاق أو الانفتاح على الأشياء الجديدة، والمقبولية أو العدائية، وبقيقة الضمير أو انعدام التوجّه. وكل هذه الأبعاد الخمسة من الممكن أن تكون وراثية، مع العلم بأن ٤٠ - ٥٠ % من شخصياتنا تحدّدها هذه التوجهات الموروثة.

ويعرف "بينكر" بخوقنا من أن يؤدى اعترافنا بأن الجينات تؤثر على عقولنا إلى اعتبار أن جيناتنا تحدد طرق تفكيرنا وسلوكياتنا. ومع ذلك، فإن الوراثة لا تعنى إلا احتمال حدوث شيء معين، وليس عوامل إلزامية قهرية.

### تعليقات ختامية

يقارن "بينكر" بين فكرة اللوح الأبيض والنظرية للكون في زمن غاليليو عندما كان الناس يعتقدون أن الكون المادي يعتمد على إطار أخلاقي. وبالمثل، فإن الحساسيات الأخلاقية والسياسية المعاصرة تعنى أن حقيقة علمية – وهي الأساس البيولوجي للطبيعة الإنسانية – قد تمت التضخيّة بها لصالح التوجهات الفكرية. إننا نخاف من أن تؤدي هذه الحقائق إلى "إذابة القيم"، وقد ان السيطرة على نوعية المجتمع الذي نعيشه أن نعيش فيه.

وفي رده على هذا التوجّه، يقتبس "بينكر" جملة كتبها "تشيكوف" هي "سيصبح الإنسان أفضل عندما يوضح له أحدهم طبيعته الحقيقية". إن التزامنا بالحقائق عن طبائعنا وشخصياتنا – والتي يقدمها علم الأحياء، وعلم الوراثة، وعلم نفس التطور – وحده هو الكفيل بتقدمنا وتطورنا. وربما كانت هناك جوانب للطبيعة الإنسانية لا نريد الاعتراف بها، ومع ذلك فإن إنكارنا لها لا يهدّها.

وكتاب اللوح الأبيض كتاب كبير الحجم دسم تستغرق قراءته وفهمه مدة من الوقت. إنه أشبه بجولة ذهنية، وقد يؤدى إلى تخلصك من بعض الأفكار التي تحتفى بها، أو أن تراجعها على أساس



## الفصل الأربعون

علمى قوى. من السهل أن نعرف سبب شهرة "بينكر" الحالية ككاتب علمى للجمهور العادى؛ وذلك لأن كتاباته تمزج بين الدقة العلمية والأسلوب الممتع.

### "ستيفن بينكر"

ولد "بينcker" عام ١٩٥٤ فى مونتريال بكندا، وحصل على درجات علمية من جامعتى ماكجيل وهارفارد التى حصل منها على الدكتوراه فى علم النفس التجريبى. وتعود شهرته إلى البحوث التى أجرأها على اللغة والمعرفة.

ومن مؤلفاته الأخرى: *How the Mind Works*, .(1994) *The Language Instinct*: (1992) *Lexical and Conceptual Semantics* و *Visual Cognition* (1985) و *Words and Rules: The Ingredients of Language* (1999). وكان "بينcker" يشغل حتى عام ٢٠٠٣ منصب أستاذ علم النفس فى معهد ماساشوستس للتكنولوجيا، ومدير مركز علم الأعصاب المعرفى بالمعهد. ويعمل حالياً أستاذًا لعلم النفس بجامعة هارفارد.

١٩٩٨

## أشباح في العقل

"ثمة شيء غريب بشأن الحيوانات العليا التي تطورت إلى جنس يستطيع أن يعاود النظر إلى الماضي ويتساءل عن أصوله. والأغرب من هذا أن المخ ليس عاجزاً عن اكتشاف كيفية عمل أممأخ الآخرين فحسب، بل ويطرح أسئلة عن نفسه أيضاً مثل: من أنا؟ مازا يحدث بعد الموت؟".

"هل يتكون عقلي بالكامل من الخلايا العصبية في مخي؟ وإن كان الأمر كذلك، فما مدى حرية الإرادة؟ إن الطبيعة الارتدادية لهذه الأسئلة - أثناء صراع المخ لفهم ذاته - هي ما يجعل علم الأعصاب ممتعاً".

### الخلاصة

إن حل الغاز الحالات الغريبة في علم الأعصاب قد يعلمنا الطريقة التي نرى من خلالها أنفسنا.

#### المثيل:

"فيكتور فرانكل": إرادة المعنى من الحياة صـ ١١٨

"آنا فرويد": الأنماط وأدوات الدفاع صـ ١٢٤

"ويليام جيمس": مبادئ علم النفس صـ ١٨١

"أوليفر ساكس": الرجل الذي ظن زوجته قبرة صـ ٢٧٦

## في إس. راماشاندران

ما هو الوعي؟ ما هي "النفس"؟ ظل هذان السؤالان الكبيران موضوعاً للفلاسفة عبر آلاف السنوات. أما الآن ومع التقدم الكبير في المعرفة عن المخ نفسه، فقد بدأ العلماء يدخلون حلبة هذين المسؤولين. يقول "في. إس. راماشاندران" - وهو أحد كبار علماء الأعصاب في العالم - إن دراسة المخ البشري لا تزال في طور المهد بدرجة لا تمكنا من وضع نظرية كبرى عن الوعي مثلاً توصل "آينشتاين" إلى نظرية النسبية، ومع ذلك فربما كنا في المراحل الأولى لمثل هذا الفهم.

وكتاب أشباح في العقل: اكتشاف أسرار العقل الإنساني (الذى شاركت "ساندرا بليكسلى" فى تأليفه) هو من تأليف "راماشاندران" الذى حقق أعلى نسب مبيعات لفزوه "أسرار العقل" وأعلانه عنها. إن من يقرأ هذا الكتاب لن يتعامل بعد بذلك مع رفع ذراعه أو إمساكه كوباً من الشاي على أنه أمر مسلم به. في حين أن العلماء يشهدون بقدرتهم على وضع النظريات أولاً، ثم إيجاد الدلائل على إثبات صحتها، فقد فعل "راماشاندران" العكس، حيث تبني الأشياء الغريبة طبيعاً التي لا يستطيع العلم المعاصر أن يشرحها سهولة. وربما كانت الرسالة الأكثر بروزاً في الكتاب بالنسبة للقارئ المهتم بالعلاج النفسي هي أن الكثير من الحالات التي كانت تشخص في الماضي على أنها "جنون" أصبح من المعروف جيداً الآن أنها خلل في وظائف المخ. إن السلوكيات التي تبدو جنوناً قد لا تعنى أن أصحابها مجنون.

وبالإضافة إلى تعريفه لنا تركيب الجمجمة بأحدث ما توصل إليه العلم، فإن الكتاب شيق القراءة. ويعرف "راماشاندران" - المحب لـ "شيرلوك هولز" - بأنه ليس عالماً بالمعنى العادي، حيث يقتبس أقوال شكسبير، وـ "ديباك تشوبيرا" أستاذ العلاج الكلوي بالإضافة إلى إشاراته إلى "فرويد"، والفلسفة الهندية. وبدلأ من أن يعتمد على إنجازاته الأكademية، فإنه يعلن عن دينه الثقافي للكتب العلمية الموجهة للقارئ العادي. ورغم أن أسلوبه في الكتابة قد يكون متوسعاً بعض الشيء، إلا أنه - ولأنه يستخدم لغة سهلة - يصل تعجب ودهشة المؤلف بشأن مدى قدرة كتلة الخلايا الرمادية في الرأس على خلق الوعي بالذات والوعي عموماً.

### أجزاء المخ

يعلن "راماشاندران" حقيقة مذهلة، وهي: "إن جزءاً من المخ لا يتجاوز حجمه حبة رمل يحتوى على مئات الآلاف من الخلايا العصبية، ومتلألئ محور عصبى، و مليار اقتران عصبى" كلها "ستحدث" إلى بعضها". ثم يمضى ليقدم تفاصيل أجزاء المخ المختلفة - بما فيها الفصوص الأربع للمخ - الفص الجبهي، والفص الصدغي، والفص الجداري، والفص القذالي - والتي

## الفصل الحادى والأربعون

تكون "نصف الجَوزة"، وسيطر كل نصف من هذين النصفين على حركة جانب من جنبي الجسم، حيث يسيطر الجزء الأيسر من المخ على حركة الجزء الأيمن من الجسم، وسيطر النصف الأيمن من المخ على حركة الجزء الأيسر من المخ. غالباً ما يكون النصف الأيسر من المخ هو النصف الذى "يتحدث" طوال الوقت، سواء فى صورة تفكير أو حديث - وهذا هو الجانب العقلانى من الوعى. أما الجزء الأيمن من المخ، فيربط الانفعالات والوعى الكلى بالحياة. غالباً ما تعتبر الفصوص الجبهية من المخ الجانب الأكثر "إنسانية" فيه، حيث تحتوى على ملكات الحكمة، والتخطيط، وإصدار الأحكام.

ومن الخصائص الأخرى للمخ:

- ❖ الكثلة العصبية، وهى مجموعة من الأنسجة تربط بين نصفى المخ.
- ❖ البصلة فى قمة الجبل الشوكى، وهى المسئولة عن تنظيم ضغط الدم، ومعدل نبضات القلب، والتنفس.
- ❖ المهد، وهو مركز فى منتصف المخ تتركز فيه كل الحواس ما عدا الشم، ويُعتقد أنه جزء بدائى فى المخ.
- ❖ ما تحت المهد، وهو يرتبط بالتوازع مثل العدوان، والجنس، والخوف، ويرتبط أيضاً بوظائف الهرمونات والتمثيل الغذائي.

يقول "راماشاندران" إنه رغم هذه المعرفة الأساسية، فإننا لا نزال غير متأكدين من كيفية حدوث التذكر والإدراك. وعلى سبيل المثال، هل الذكريات تتركز فى أجزاء معينة من المخ، أم أن الذاكرة أكثر كمية وتشمل المخ بكامله؟ يقول المؤلف إن كلا الأمرين قد يكون صحيحاً - بمعنى أنه رغم أن أجزاء معينة من المخ لها وظائف محددة، فإن معرفتنا لكيفية تفاعلها فيما بينها هو ما يقربنا من فهم ما يكون "الطبيعة الإنسانية".

### الأطراف الشبحية

إلام يشير عنوان أشباح فى العقل؟ يشتهر "راماشاندران" بعلاجه لمن يعانون من الأطراف الشبحية. إذا تعرض الشخص لبتر فى أحد أعضائه أو شلل، فإنه يظل يشعر بكل الأحساس البدنية للعضو المبتور أو المشلول. والجانب الأسوأ فى هذا هو أن الناس قد تشعر فعلاً بألم كبير فى ذلك الطرف الشبحى. وكان "راماشاندران" ي يريد أن يعرف أين وكيف توجد هذه الأشباح فى الجهاز العصبى، ولماذا يظل الإحساس بذلك العضو موجوداً فى المخ رغم بتر العضو أو شلله؟ ومن خلال تجاربها وعلاجه لمن يعانون من هذه الحالة، شرح الأطراف الشبحية بأنها: المخ يكُون صورة لجسم الإنسان، أو تعبيراً عن نفسه بما فى ذلك اليدان والرجلان، وعندما يفقد الشخص أحد هذه الأطراف قد يستفرق المخ فترة من الوقت حتى يدرك تلك الحقيقة.

وكانت النظرة التقليدية لهذه الحالة هي أن الشخص المصاب بيتر عضو أو شلله يفكر أملأ - نتيجة لصدمته بفقدانه يداً أو رجلاً - في أن الطرف لا يزال موجوداً، ويدخل في حالة من إنكار فقدانه. أما "راماشاندران"، فقد أوضح أن معظم الناس الذين عالجهم ممن يعانون من هذه الحالة ليست لديهم أمراض عصبية، بل إن "ميرابيل" - وهي سيدة كان يعالجها - قد ولدت بدون ذراعين، ومع ذلك فقد كانت تحس إحساساً قوياً باستخدامها لهما. وهذا يعني أن المخ مبرمج على التنسيق مع الأطراف، ويريد أن يستمتع بذلك الاستخدام حتى عندما توضع المعلومات الحسية أنه ليس هناك شيء يتحرك. وقد ذكر حالة أخرى لفتاة كانت تستخدم أصابعها كثيراً لإجراء عمليات حسابية بسيطة رغم أنها ولدت بدون ساعد. إن ما يحدث عندما يفقد الشخص أحد أطرافه هو أن يواصل مع ذلك الشخص إرسال رسائل لاستخدام ذلك العضو، ولكن عندما يصل المردود بعدم وجود ذلك الطرف يتوقف ذلك الإحساس. ومع ذلك، فإن من ولدوا بدون ذراعين يختلفون عن بُرْت أذرعهم، من حيث إنهم لا يحصلون أبداً على مردود حسي من جذوع الأطراف بعد بترها بأن أي شيء قد تغير؛ لذلك يظل مخهم يعتقد أن هناك ذراعين يستخدمهما.

### إنكار الشلل الطرفي

متلازمة عمه العاشرة هي حالة لشخص سوى تماماً في معظم جوانب حياته، لكنه ينكر أن ذراعه أو رجله أصيبت بالشلل، ولكن ذلك الإنكار لا يحدث إلا إذا كانت الذراع أو الرجل المصابة في الجانب الأيسر من الجسم. ما سبب هذا الأضطراب، وهل هو نتيجة لتفكير الآمل فقط، ولماذا لا يحدث إلا معإصابة أطراف الجانب الأيسر من الجسم؟

تضمن التفسير الذي قدمه "راماشاندران" تقسيم العمل بين جانبي المخ، حيث يعمل الجانب الأيسر منه على تكوين أنظمة معتقدة أو نماذج للواقع، وهذا الجزء متافق مع الواقع بطبيعته، ويحاول دائمًا التعلق بوضع الأشياء على ما هي عليه". لذلك، فعندما يحصل على معلومات جديدة لا تتوافق مع ذلك النموذج، فإنه يستخدم آلية الإنكار أو الكبت الدفاعتين حتى يحافظ على الوضع القائم. وعلى النقيض من هذا نجد وظيفة الجزء الأيمن من المخ، والتي تتمثل في تغيير الوضع القائم، والبحث عن الأشياء غير المتسبة وأى دليل على التغيير. وعندما يتعرض الجانب الأيمن من المخ للتدمير، فإن الجانب الأيسر منه يصبح حراً في "إنكاره" دون أن يضبطه الواقع الذي يمكن في الجانب الأيمن؛ لذلك يسقط المخ في هاوية خداع الذات.

### الحفاظ على الذات أياً كانت التكفة

يبدو أن عمل "راماشاندران" مع من يعانون متلازمة عمه العاشرة يثبت فكرة فرويدية عن آليات الدفاع النفسية - وهي أفكار وسلوكيات وظيفتها حماية فكرتنا عن أنفسنا. إن مهمة علم الأعصاب هي اكتشاف أسباب انتقال الناس للأذى والهروب من الواقع، ولكنه يتعامل مع تركيبة المخ وليس

النفس، والمصابون بالإنكار هم أخصب مجال لـمثـل هذه البحوث؛ وذلك لأن آلياتهم الدفاعية مرکزة وقوية.

يُفْعَلُ المَخْ أَيْ شَيْءٍ حَتَّى يَحْفَظَ عَلَى شَعُورِهِ بِالذَّاتِ. إِنَّا بِحَاجَةٍ لِ الشَّعُورِ بِأَنَّا كَائِنَاتٍ مُسْتَقْلَةٍ لِدِيْهَا شَعُورٌ بِالسَّيْطَرَةِ حَتَّى نُسْتَطِعُ أَنْ نَفِيَشَ، وَنَكُونَ اجْتَمَاعِيِّينَ، وَنَتَزَوَّجَ. وَمَعَ ذَلِكَ، فَإِنَّ الْجُزْءَ بِدَاخِلَنَا الَّذِي يَسْيِطِرُ عَلَى هَذَا هُوَ جُزْءٌ صَغِيرٌ جَدًا مُقَارَنَةً بِبِقَيَّةِ كِيَانِنَا، أَوْ بِقَيَّةِ أَجْزَاءِ كِيَانِنَا الَّتِي تَتَصَرَّفُ بِصُورَةِ آلِيَّةٍ.

حالات غريبة ورائعة

يشير "راماشاندران" في كتابه إلى "توماس كوهن"، وكتابه المرجعي *The Structure of Scientific Revolutions* الذي قال فيه إن العلم يغلب عليه تجاهل الحالات غير الطبيعية إلى أن يمكن إدراجها في النظريات القائمة. أما رؤية "راماشاندران"، فقد قلبت هذا التوجه رأساً على عقب، حيث كان يرى أنتا تستطيع التعامل مع الحالات العامة من خلال علاجنا للحالات الغريبة. واليك ثلاث حجج فقط مما قاله:

- المرضى المصابون فى أحد جانبي المخ لا يهتمون بالأشياء أو الأحداث فى الجانب الأيسر من العالم، بل إنهم قد لا يهتمون أحياناً بالجانب الأيسر من أجسامهم. لم تكن "إلين" تأكل الطعام فى الجانب الأيسر من الطبق، ولم تكن تضع مساحيق التجميل على الجانب الأيسر من وجهها. ورغم أن هذا قد أزعج من يعيشون معها، فلم تكن حالتها نادرة، وعادة ما تنتج مثل هذه الحالة عن إصابات فى الجانب الأيمن من الرأس، وخاصة الفص الجداري.

وهم كابجراس حالة عصبية نادرة يعتبر المريض بها أن والديه، أو أبناءه، أو زوجه، أو أشقاءه محталون. ورغم أن المريض يستطيع التعرف على هؤلاء الناس، فإنه لا يشعر بأى انفعال أو عاطفة عندما ينظر فى وجوههم مما يجعل مع المريض يفترض أنهم محталون. أما من الناحية العصبية، فهذا المريض يعاني من عدم ارتباط بين منطقة التعرف على الوجه فى المخ (فى القشرة الصدغية)، والجسم اللوزى (وهو بوابة للنظام العصبى الطرفي)، وهو ما يساعد على تكوين استجابات انفعالية أو عاطفية تجاه وجوه معينة.

متلازمة كوتارد حالة مرضية غريبة تعتبر المريض بها نفسه ميتاً، حيث يزعم بأنه يشم رائحة جسمه المتحلل، ويرى ديدان ترتحف داخلة إلى جسمه وخارجة منه. ويقول "راماشاندران" إن هذه الحالة تحدث نتيجة لفشل فى الارتباط بين المناطق الحسية فى المخ والجهاز العصبى الطرفي الذى يتعامل مع الانفعالات. والمريض بهذه الحالة لا يشعر بأية انفعالات - بالمعنى الحرفي للكلمة - لذلك ينفصل عن الحياة، ولذلك تكون الطريقة الوحيدة التى يستطيع مخه أن يتعامل بها مع هذه الحالة هي أن يفترض أن المريض لم يعد حياً.

## ما هو الوعي؟

ونظرًا لسهولة إجراء التجارب على هذه الحالات الغريبة؛ فإنها من الممكن أن تعلن لنا عن كيفية عمل العقل الطبيعي. إننا نتعامل مع كياناتنا على أنها أمر مسلم به، ومع ذلك فإذا حدث في تركيبة أمخاخنا أي خطأ بسيط، فإن كامل تصورنا لما هو واقعٌ وما هو غير واقعٌ قد يخوتنا. إننا بقراءة هذا الكتاب نبدأ في فهم أن إدراكنا للواقع أشبه بوهم مفصل يحدث حتى نستطيع شق طريقنا في الحياة والحفاظ على بقائنا. وإذا كان علينا أن نتعامل مع المدركات الخالصة في كل ثانية، فإننا لن ننجز أي شيء؛ لذلك نحتاج للتعامل مع قدر معين من إدراكنا للواقع على أنه أمر مسلم به، وعادةً ما يقوم المخ بذلك بصورة رائعة، ولا ندرك مدى روعة هذا التوازن إلا إذا حدث خطأ في المخ.

والجسم اللوزي، والفص الصدغي في المخ يلعبان دوراً مهمًا في الوعي، حيث إن غيابهما يجعلنا نتصرف كما لو كنا آلات مبرمجة عاجزة عن إدراك معنى ما نفعله – كما يقول "راماشاندران". إننا ليس لدينا بنية في المخ توضح لنا كيف تفعل الأشياء فحسب، بل لدينا ممرات عصبية أيضًا توضح لنا سبب فعلنا لهذه الأشياء. وقد خصص "راماشاندران" فصلاً كاملاً في كتابه للعلاقة بين المشاعر الدينية المتزايدة وشلل الفصل الصدغي، حيث إن تعرُّض ذلك الجزء من المخ للتقلصات يجعل الشخص يرى كل شيء فجأة رؤية روحية قوية. إن وضع معانٍ مختلفة للأشياء بما في ذلك القدرة على مناقشة حقيقة أننا نتمتع بالوعي هو ما يميز الإنسان عن الحيوان، أما إذا تعرضت هذه المَلَكة للخلل، أو تغيرت فمن الممكن أن يشعر الناس بمعانٍ زائدة عن الحد.

## تعليقات ختامية

يقول "راماشاندران" إن أعظم ثورة في التاريخ البشري ستحدث عندما يفهم الإنسان نفسه، وهو يدعو إلى تخصيص المزيد من الموارد المالية للبحث في المخ – ليس مجرد إشباع الفضول، بل – لأن المخ هو المكان الذي تتولد فيه "كل الشرور" مثل الحرب، والعنف، والإرهاب.

ويقدم علم الأعصاب المعرفة عن تركيبة المخ وكيفية أدائه لعمله، وهذا لا يأس به كبداية، ومع ذلك فإن مهمتنا الأكبر هي أن نفهم العلاقة بين كتلة الخلايا الرمادية في المخ وشعورنا بأننا كائنات ذات إرادة حرة. ويقول "راماشاندران" إنه حتى إن كان الشعور بالذات وهو مفصلاً يخلق المخ حتى يضمن بقاء أجسامنا على قيد الحياة، فإنه يوضح أيضًا طريقة تعاملنا مع الكون على المستوى الفلسفى أو الروحى. وهذا شيء يميز الإنسان عن الحيوان؛ لذلك ينبغي أن نتعامل معه على أن له قيمة وأنه يستحق منا المزيد من الدراسة.



### "فى، إس راماشاندران"

نشأ "فيلايانور راماشاندران" فى الهند وحصل على رسالة الماجستير من كلية طب ستانلى فى مدراس بالهند، وعلى الدكتوراه من جامعة كمبردج. ويشغل حالياً منصب مدير مركز المخ والمعرفة فى جامعة كاليفورنيا فى سان دييجو، ويعمل أستاذًا مساعدًا لعلم الأحياء فى معهد سalk للدراسات البيولوجية. ومن الجوائز التى حصل عليهاميدالية آرينز كابرز من هولندا، والميدالية الذهبية من الجامعة الوطنية الأسترالية، ودرجة الزمالة فى كلية أول سولز كولدج بجامعة أكسفورد.

وقد ألقى "راماشاندران" سلسلة محاضرات كبرى عبر العالم بما فيها محاضرات فى بريطانيا عام ٢٠٠٢ ، ومحاضرة بعنوان "عشر سنوات من المحاضرة فى المخ" فى المعهد الأمريكى القومى للصحة العقلية. وتم تحويل كتاب أشباح فى العقل إلى برنامجوثائقى من جزأين لصالح القناة الرابعة فى التليفزيون البريطانى وشبكة PBS فى الولايات المتحدة الأمريكية. ومن مؤلفاته الأخرى *The Emerging Mind* (٢٠٠٢)، *Encyclopedia of the Human Brain* (٢٠٠٣)، *A Brief Tour of Human Consciousness* (٢٠٠٥).

"ساندرا بليكسلى" شاركت فى تأليف الكتاب، وهى كاتبة علمية فى جريدة نيويورك تايمز متخصصة فى علم الأعصاب المعرفي.

١٩٦١

# كيف نصبح بشرًا

"إذا استطاع الإنسان أن يقدم علاقة من نوع معين، فإن الطرف الآخر من العلاقة سيجد بداخن نفسه القدرة على استخدام هذه العلاقة لينمو ويتغير، وهكذا يحدث التطور الشخصي".

"يبدو أن الشخص يستكشف - بالتجربة وبالم - ما يحدث خلف القناع الذي يتعامل مع العالم من خلاله، أو حتى خلف الأقنعة التي يخدع بها نفسه.. وهذا الاستكشاف إذا كان قوياً يجعل الشخص يصبح ذاته الحقيقية، وليس الواجهة التي يبدو من خلالها للأخرين متوافقاً، وليس ذلك الإنكار العശى للمشاعر، وليس واجهة للعقلانية الذهنية، بل عملية حية حيوية متقلبة تتضمن المشاعر. وباختصار يصبح إنساناً".

## الخلاصة

العلاقة أو التفاعل الحقيقي هو ذلك الذي يشعر فيه المرء بالراحة في أن يكون على طبيعته الحقيقة، والذي يرى فيه من يتعامل معه ذلك المرء قدراته الكاملة.

### المثيل:

"روبرت بولتون": مهارات الناس ص ٣٦

"ميلتون إريكسون": صوتى سيدذهب معك ص ٩٠

"أبراهام ماسلو": الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية ص ٢٢٠

"فريتز بيرلز": العلاج بأسلوب مدرسة الجشطلت ص ٢٤٤

"دوجلاس ستون"، و"بروس باتون"، و"شيلا هين": الحوارات الصعبة ص ٢١٢

## كارل روجرز

هل سبق لك أن شعرت بـ "الشفاء" بعد حوار طويل لك مع أحد الأشخاص؟ هل أشعرتك إحدى علاقاتك بأنك طبيعي أو بالرضا عن ذاتك بعد أن فقدته؟ الاحتمال الأرجح أن هذه التفاعلات حدثت في بيئه من الثقة والانفتاح والصراحة، وكان الآخر ينتبه لك انتباهاً كاملاً ويستمع إليك فعلاً دون أن يصدر أحکاماً عليك.

وقد أخذ "روجرز" هذه الخصائص للعلاقة الجيدة وطبقها على عمله كعالم نفس واستشاري، وكانت النتيجة تغيراً ثورياً في التموزج التقليدي لعلاقة المعالج النفسي بالمريض، حيث أصبحت تتضمن إطاراً أوسع للتفاعل الإنساني الناجح.

وكان "روجرز" قد بدأ عمله مفترضاً أن سيصبح متوفقاً فيه "ويحل" مشاكل كل من يأتي له طلباً للعلاج، ومع ذلك فقد بدأ يدرك أن هذا التصور قلماً كان كفؤاً، وأن تقدمه في عمله يعتمد بدرجة أكبر على مدى عمق الفهم والانفتاح بينه وبين مريضه. ولقد تأثر تأثراً هائلاً بالفيلسوف الوجودي "مارتن بوير" وفكتره عن "تأكيد الآخر" - أي تأكيد كل قدرات الآخر وأمكانياته، والقدرة على رؤية "ما خلق من أجله". وقد جعل هذا التحول نحو الممكن (في مقابل حل المشاكل فقط) "روجرز" - بالإضافة إلى "أبراهام ماسلو" - رمزاً كبيراً من رموز علم نفس المدرسة الإنسانية بأفكارها التي أصبحت من البديهيات لدينا حالياً عن النمو الشخصي والإمكانات الإنسانية.

وكتاب كيف نصبح بشراً: رؤية معالج نفسي للعلاج النفسي عبارة عن مجموعة كتابات ألفها "روجرز" على مدار عشرة أعوام. إنه الحكم المترافق لعمل أكثر من ثلاثين عاماً في العلاج النفسي، ورغم عدم سهولة قراءة الكتاب، فما أن يدرك القارئ أفكاره الأساسية سيجده ملهمًا.

### دع كل شخص على طبيعته

أثناء تلقيه التدريب ليصبح معالجاً نفسياً، استوعب "روجرز" بصورة طبيعية فكرة أنه كان يسيطر على علاقته بالمريض، وأن عمله كان تحليل المرض وعلاجه كما لو كانوا أشياء. ولكنه استنتج أنه من الأفضل والأكثر كفاءة أن يترك المريض (العميل) يوجه عملية العلاج. وكان هنا بداية أسلوب العلاج النفسي المركز على العميل (أو المركز على الشخص) الشهير.

شعر "روجرز" بأن الأهم من محاولة "إصلاح" المريض أن يستمع بدقة وانتباها لما يقوله المريض حتى لو بدا ما يقوله خطأً، أو ضعيفاً، أو غريباً، أو غبياً، أو سيئاً. وقد أدى هذا التوجه إلى أن يقبل المريض كل ما لديه من أفكار ويعالج بنفسه بعد عدد من الجلسات. وقد لخص "روجرز" فلسفته في العلاج بقوله: "أن أكون على طبيعتي وأن أترك مريضاً على طبيعته فحسب". وفي ذلك الوقت

كانت دراسات علم النفس تدور حول سلوكيات فئران المعامل؛ لذلك كان اعتقاد "روجرز" بأن يدع للمرضى "المجانين" توجيه العلاج تحدياً كبيراً للعاملين بالعلاج النفسي، فانتقد الكثيرون أفكاره.

وكان هذا لم يكن كافياً، فقد أضاف إليه "روجرز" تبديده لفكرة المعالج النفسي رابط الجأش الذي يستمع إلى مشاكل مرضاه بموضوعية، حيث أكد على ضرورة أن تظهر شخصية المعالج وأن يعبر هو أيضاً عن انفعالاته، فإذا شعر أثناء العلاج مثلاً بعدوانية أو ضيق، فعليه ألا يتظاهر بأنه الطبيب المسور المنفصل عن مشاعره، وإذا لم يحصل على إجابة من المريض، فعليه ألا يتظاهر بأنه حصل عليها. وكان يرى أن علاقة المعالج بالمريض إذا قامت على الحقيقة، فلا بد أن تتضمن مشاعر وانفعالات المعالج أيضاً.

وخلالقة فلسفة "روجرز" أن الحياة عملية متقدمة، وأن الشخص الراضي عن ذاته ينبغي أن يقبل هذه الذات "على أنها شلال متدفق دائماً وليس منتجأً نهائياً". إن الخطأ الذي يقع فيه الناس هو محاولتهم السيطرة على كل جوانب خبراتهم مما يؤدي إلى انعزال الشخصية عن الواقع.

### كيف تصبح شخصاً حقيقياً

لاحظ "روجرز" أنه عندما يأتي الناس لمستشار نفسي، فإنهم عادة ما يأتون إليه لسبب لديهم مشكلة مع الزوج، أو صاحب العمل، أو عندما يعانون من عدم سيطرة على السلوكيات. وهذه "الأسباب" في كل الحالات ليست المشكلة، فالحق أن هؤلاء جميعاً ليس لديهم إلا مشكلة واحدة، وكان "روجرز" يرى أن هذه المشكلة هي أنهم يريدون أن يصبحوا ذاتهم الحقيقية، ويتحررروا من الأقنة والأدوار المزيفة التي يتعاملون بها مع الحياة. عادة ما يكون هؤلاء قلقين بشأن ما يعتقدون الآخرون عنهم وما ينبع أن يفعلوه في موقف معين، ومهمة العلاج النفسي هي إعادة هؤلاء إلى الخبرة الآتية للحياة والمواقف، بحيث يصبحون بشراً لا انكاساً للمجتمع.

ومن مظاهر ذلك التحول أن يبدأ هؤلاء في "امتلاك" كل جوانب حياتهم، وألا يهربوا من المشاعر المتعارضة (فقد اعترفت له إحدى المريضات بأنها كانت تحب والديها وتكرههما في نفس الوقت). وكان شعار "روجرز" هو: "الحقائق ودودة دائماً" - إذا تعلق الأمر بتحديد مشاعر الشخص وانفعالاته، وكان يرى أن الخطر الأكبر هو أن تذكر ما نشعر به. عندما تكتف عن كبت المشاعر التي تخجل منها، فإننا نعرف أن سماحتنا لتلك المشاعر بالوجود لن يقتتنا.

### تعليقات ختامية

تعدى تأثير "روجرز" بكثير مجال تقديم الاستشارات النفسية، وكان تأكيده على حاجة الناس لأن يعتبروا أنفسهم أشبه بعملية متقدمة متواصلة لا أنهم كيانات ثابتة جامدة من بين الأفكار التي أدت إلى ثورة الثقافة المضادة التي ظهرت في ستينيات القرن الماضي. ومن السهل أن نلحظ تأثيره على

المؤلفين المعاصرين في مساعدة الذات، فقد كانت إحدى عادات "ستيفن كوفي" السبعة للناس الأكثر كفاءة - في كتابه الذي يحمل نفس الاسم - هي "فهم الناس قبل أن تبحث عن فهمهم لك" فكرة "روجرز" أساساً، وذلك لاعتباره أن تطور العلاقات لا يحدث أبداً ما لم يشعر أطرافها بالأمان في أن يعبروا عما بداخلهم وأن يستمع الآخر لهم. والصيحة الشهيرة "عش ما تحبه" أيضاً يمكن تتبع آثارها عند "روجرز" بتأكيده على أن نعيش حياة تعبير عن طبائعنا الحقيقية. كان "روجرز" يعتبر أن علماء النفس يعملون بأهم عمل في العالم: لأن العلم المادي ليس هو من سينقذ البشر في نهاية الأمر، بل ينقذهم التفاعل الأفضل فيما بينهم. وإذا تحقق جو الصراحة والشفافية الذي أسسه "روجرز" أثناء علاجه مرضاه في البيت، أو العمل، أو السياسة؛ فسيقبل الغضب ويوئد إلى نتائج جيدة مثمرة. ولكن الأساس هنا هو الرغبة وأن نشعر بما يريد الشخص أو الجماعة الأخرى أو ما يشعرون به؛ فهذا الاستعداد - رغم صعوبته - من شأنه أن يحدث تغييراً جذرياً في كل الأطراف.

### "كارل روجرز"

ولد في شيكاغو عام ١٩٠٢ في بيت متدين، وكان "كارل" الابن الرابع من ستة أبناء. درس الزراعة ثم التاريخ في جامعة ويسكونسین، ولكنه كان يريد أن يصبح رجل دين. وفي عام ١٩٢٤، انضم إلى هيئة دينية في مدينة نيويورك، ولكنه بعد عامين درس منهجاً تعليمياً في علم النفس في كلية المعلمين بجامعة كولومبيا، ثم حصل على الماجستير عام ١٩٢١، وعلى الدكتوراه ١٩٣١.

وكانت رسالته للدكتوراه عن علم نفس الأطفال، ثم عمل بعدها طبيباً نفسياً في جمعية منع القسوة ضد الأطفال بمدينة روشيستر في نيويورك، حيث عمل مع أطفال يعانون من مشاكل وجانحين. ورغم أن عمله بذلك المؤسسة لم يكن ذات مكانة أكاديمية مرتفعة، فقد مكنته من إعالة أسرته الصغيرة وقد ظلل به لمدة اثنى عشر عاماً. وفي عام ١٩٤٠، أدى انتشار كتابه *Clinical Treatment of the Problem Child* إلى أن عرضت عليه جامعة ولاية أوهايو التدريس بها، ثم نشر كتابه المؤثر *Counselling and Psychotherapy* عام ١٩٤٢، وفي عام ١٩٤٥ عمل أستاذًا بجامعة شيكاغو واستمر بها لاثني عشر عاماً، وهناك أسس مركزاً لل拉斯يرارات.

وقد زاد كتابه *Client-Centered Therapy* (١٩٥١) من شهرة "روجرز"، حيث كان أول من حصل على جائزة التميز في الإنجاز العلمي من الجمعية الأمريكية لعلم النفس. وفي عام ١٩٦٤، انتقل إلى مدينة لا جولا بولاية كاليفورنيا للعمل بمعهد دراسات السلوكيات في الغرب الأمريكي، وظل في كاليفورنيا حتى وفاته عام ١٩٨٧. وقد اشتهر أيضاً بعمله مع جماعات المواجهة، وبإسهاماته في نظريات التعلم التجريبى للراشدين، وبأثره على مجال حل الصراعات.

١٩٧٠

## الرجل الذي ظن زوجته قبعة

"من المثير أنه رغم أن علم الأعصاب وعلم النفس يتحدثان عن كل شيء، فإنهما لم يقولا أى شيء تقريرياً عن "إصدار الأحكام"، بل وبالتحديد عن انهيار الأحكام - وهو ما يمثل أساس الكثير من الأضطرابات العصبية والنفسية".

"وقد كان على "توريت" أن يحارب كما لم يحارب غيره مجرد أن يحافظ على وجوده.. ليصبح شخصاً، وليعيش كشخص رغم النازع المتواصل لديه. والمعجزة أنه نجح في معظم الحالات؛ لأن قوى البقاء، وإرادة البقاء، والحياة كفرد متفرد هي بالتأكيد أقوى ما في وجودنا.. أقوى من الدوافع وأقوى من المرض. إن الصحة هي المنتصر دائمًا".

### الخلاصة

تكمن عبرية المخ البشري في إيجاده الدائم لمعنى للذات يقاوم حتى أعنى الأمراض العصبية.

#### المثيل:

"فictor فرانكل": إرادة المعنى من الحياة ص ١١٨  
"ويليام جيمس": مبادئ علم النفس ص ١٨٨  
"في. إس. راما شاندران": أشباح في العقل ص ٢٦٤

الفصل ٤٣

## أوليفر ساكس

قال عالم الأعصاب "أوليفر ساكس" في بداية كتابه الرجل الذي ظن زوجته قبرة: وقصص غيابية أخرى - والذى حقق مبيعات هائلة حول العالم، وجعل "ساكس" شهيراً - إن اهتمامه بالأمراض لا يقل عن اهتمامه بالناس. لقد أتقنوه مسيرته العملية على مدار حياته بأنه كثيراً ما يكون "أى الأشخاص يعاني من مرض" أهم بكثير من "أى مرض يصيب الشخص": لأنه لا يجوز للطبيب أن يفحص المريض كما لو كان حشرة، فهو يتعامل مع روح.

وهذا هو الأهم في علم الأعصاب الذي يتعامل مع الخلل الوظيفي للمخ والذى كثيراً ما يؤثر على شعور الشخص بهويته وذاته. وتسهدف كتب "ساكس" توضيح أنه حتى عندما يفقد الناس ملائكتهم الطبيعية، فإنهم بطلون متفرد الهوية تفرداً واضحاً. ويرى "ساكس" - الذي تفاعل مع الكثير من الحالات الغريبة - أن الناس توقف ذواتها أو تعيد اختراعها حتى يستطيعوا مواجهة الانكماشات البدنية والذهنية.

ويقدم الكتاب المكون من أربعة وعشرين فصلاً عدداً كبيراً من الحالات المثيرة الغريبة التي تجعل القارئ يريد قراءة الكتاب كله دفقة واحدة. وعنوان الجزء الأول من الكتاب هو "الخسائر"، وهو موجه إلى الناس الذين ناضلوا للعودة إلى شعورهم الطبيعي بالذات بعد أن عانوا من بعض الخسارة المدمرة لبعض القدرات الذهنية.

العقود المفقودة من حياة "جيمس"

هل من الممكن أن يكون لدينا ذات بدون أن تكون لدينا ذكريات؟ يخبرنا "ساكس" في كتابه عن "جيمس جي." - وهو رجل بالغ من العمر تسعة وأربعين عاماً يقيم في دار إيواء مسنين كان "ساكس" يعمل بها عام ١٩٧٥.

وكان "جيمس" أنيقاً معافى ودوداً جداً انضم بعد تخرجه في المدرسة إلى البحريية الأمريكية وعمل على جهاز لاسلكي في غواصة. ومع ذلك، فأشاء عرض "ساكس" لتأريخ حياة "جيمس" الشخصية والعائلية، لاحظ أن "جيمس" يتحدث بصيغة الزمن المضارع. وعندما سأله عن أي عام ذلك العام، قال "جيمس": "١٩٤٥ بالطبع!". وكان "جيمس" يرى أن الولايات المتحدة قد كسبت الحرب، وأصبح "ترومان" رئيساً، وأنه يتطلع للالتحاق بالجامعة. لقد كان يعتقد أنه في

خرج "ساكس" من غرفة الاستشارة، ثم عاد بعد دققتين، فوجد من الواضح أن "جيمس" ليست لديه أية فكرة عنمن هو، وكما لو كانت جسلته معه لم تحدث أصلًا. كان من الواضح أن

"جيمس" يعيش في حالة دائمة من الزمن الحاضر، حيث توقفت ذاكرة المدى البعيد عنده عند العام ١٩٤٥. أما بخصوص قدراته العلمية، فلم يكن "جيمس" يجد صعوبة في حل المشاكل المعقّدة في الاختبارات، ولكنه كان مضطرباً مما كان يبدو له تغيرات كبيرة حدثت في العالم من حوله، حيث لم يكن يستطيع أن ينكر أن صورته في المرأة تعكس رجلاً في أواخر الأربعينيات من حياته، لكنه لم يكن يستطيع تفسير ذلك. كتب "ساكس" في مذكراته أنه مريض "بدون ماضٍ (أو مستقبل)، ومحصور في لحظة عديمة المعنى دائمة التغير". وقد شخص حالة المريض على أنها متلازمة كورساكوف - وهي إصابة في الأجسام الحلمية في المخ تنتج عن شرب الكحوليات، وهذه الحالة تؤثر على الذاكرة ويبقى باقي المخ دون تأثير كبير.

التقى "ساكس" بشقيق "جيمس"، فقال إنه ترك القوات البحرية عام ١٩٦٥ فأحس بخواء في حياته؛ لذلك بدأ في إدمان الشراب، فأصيب بانتكاس للذاكرة عاد به إلى عام ١٩٤٥. طلب "ساكس" من "جيمس" أن يحتفظ بدقتر يسجل فيه ما يفعله كل يوم، ولكن هذا لم يؤد إلى أي تحسن في إحساسه بمرور الزمن، حيث كان يقرأ الأحداث التي مرت به في يومه كما لو كانت قد حدثت لشخص آخر. لقد بدا "جيمس" (فacula الروح الحياة)، حيث كان شعوره بالذات يفتقد إلى شيء.

قرر "ساكس" أن يلاحظ "جيمس" في دار العبادة بدار إيواء المسنين، فوجده مستقرفاً تماماً أثناء عبادته، وأكثر "اجتماعية" مما هو، فيما من الواضح أن العبادة تمنحه قوة كافية للتغلب على ما هو فيه من فوضى ذهنية. كتب "ساكس": "لم تستطع الذاكرة والنشاط الذهني والعقل وحدها أن تريحه، أما الحياة الروحية والأخلاقية فكانت تريحه تماماً". وهو نفس ما كان يحدث له أثناء تجوّله في الحديقة، أو مشاهدته للوحنة فنية، أو استماعه للموسيقى.

لذلك؛ فرغم أن "جيمس" قد تبدل تجاه الخبرة العادية للذاكرة التي تشعر بأنها تمتنعنا إحساساً بالذات، فأحياناً ما كان يتمتع بالحيوية الكاملة ويجد معنى لوجوده. ومن خلال اختيار الحرير لتوفير أنشطة مماثلة له حتى يستطيع أن يستشعر الهدوء، فقد كان لا يزال جزء منه - سواء كان "الروح"، أو "النفس" - يستطيع أن يجد طريقة يحافظ بها على وجوده على الرغم من المرض.

### الذات في مقابل توريت

وعنوان الجزء الثاني من كتاب الرجل الذي ظن زوجته قبيحة بعنوان "المبالغات"، ولا تتضمن الحالات الواردة في هذا الجزء فقدان والخسارة فقط، بل وعدد من وظائف معينة مثل: جمود الخيال، والمبالغة في الإدراك، والحيوية اللاعقلانية، والمخاوف المرضية. وهذه "الحالات المبالغة" تمنع المصايبين بها شعوراً زائداً بالحياة. ورغم أن هؤلاء مرضى بالمعنى الطبي، فإن هذه الحالات تمنحهم شعوراً بسعادة بالغة، وحماس تجاه الحياة (رغم أنهم يشعرون من داخلهم بأن هذه الحالات لا يمكن أن تستمر). وتمتزج هذه الحالات بهوية الشخص المصايب بها، بحيث لا يريد البعض التعافي منها.

ومن الأمثلة على المبالغة العصبية متلازمة تم تشخيصها وتعريفها عام ١٨٨٥. كان "جيبل دى لا توريت" - تلميذ عالم الأعصاب الرائد "شاركوت" (وكذلك كان "فرويد") - قد سجل حالة مصابة بالانقباضات، والحركات المبالغة، والهذيان باللعنات، والضوضاء الغريبة، وروح الفكاهة القاسية، ومشاعر قهرية غريبة. وهناك درجات متنوعة لتلك المتلازمة، ويختلف شكلها عند كل مريض من سبطة إلى عنفية. ونظراً لغرابتها التي يصعب تفسيرها وندرتها النسبية، فقد ظل المجال الطبي يتجاهلها بدرجة كبيرة.

ومع ذلك، فلم تتعرض هذه الحالة، حيث تأسست جمعية متلازمة توريت في سبعينيات القرن الماضي، وزاد أعضاؤها إلى الآلاف. وقد أكدت البحوث الحديثة الفكرة الأولية لدى "ترويت" من أن هذه الحالة نتيجة اضطراب في المخ في منطقة "المخ القديم" (وهو الجزء البدائي من المخ الإنساني)، والذي يشمل المهداد، وما تحت المهداد، والنظام الطرفى العصبى، والجسم اللوزى، والمناطق الغريزية في المخ - والتي تشكل معاً الشخصية الأساسية. وقد اكتشف أن المصابين بهذه المتلازمة لديهم زيادة في الناقلات العصبية المنبهة في أمماغفهم، وخاصة في ناقل الدوبامين (ويفتقر المصابون بمرض باركنسون للدوبامين). وهؤلاء يمكن علاجهم بعقارات هالدول، وهو ذو أثر مثبط لهذه المبالغات.

ومع ذلك، فإن متلازمة توريت ليست مشكلة كيمياً في المخ فحسب، فهناك أوقات - مثل أثناء ممارسة الغناء، أو الرقص، أو التمثيل - تفقد متلازمة توريت أثرها البالغ والسلوكيات الناتجة عنها. ويقول "ساكس" إن شخصية الشخص المصاب تتقلب على حاليته في هذه الأوقات. يفترض الطبيعيون من الناس أنهم يمتلكون مدركاتهم وردود أفعالهم وحركاتهم؛ لذلك من السهل عليهم أن يتكون لديهم شعور قوى بذواتهم. أما المصابون بمتلازمة توريت، فإنهم عرضة دائمة لنوازع لا يستطيعون السيطرة عليها، بحيث يكون من المذهل أن تتعجب الآنا لديهم في الاحتياط بإحساس بالذات. ويقول "ساكس" إن بعض الناس يستطيعون "أخذ" متلازمة توريت وإدارتها في شخصياتهم، بل والاستفادة من الزيادة التي تحدثها في معدل تفكيرهم، في حين أن آخرين يخضعون لها خضوعاً تماماً.

حضر "رأى" - وكان شاباً في السابعة والعشرين - إلى "ساكس"، وهو يعاني من حالة متطرفة من متلازمة توريت، حيث كانت تنتابه خلجمات لإرادية كل بضع ثوانٍ تخييف كل المحيطين به إلا من يعرفونه جيداً. ولأنه كان يتمتع بذكاء مرتفع، وروح دعاية، وشخصية سوية، فقد أكمل "رأى" تعليمه وتخرج في الجامعة، بل وتتزوج - وقد التحق بعدد من الوظائف، ولكنه كان يُفصل منها بسبب سلوكياته التي كانت مشاكسة وتتضمن لجوءه للسباب والشتائم. وكانت متلازمة توريت قد أصابته بصورة مفاجئة، وبذلك بذل أقصى جهده حتى يُدرج هذه المتلازمة في النشاط الذي يقضى فيه إجازة نهاية الأسبوع كغازف إيقاع بفرقة جاز، حيث أحياناً ما عزف مقطوعات فردية قوية. ولم يكن يتحرر من تلك الحالة إلا أثناء نومه، أو بعد ممارسته العلاقة الزوجية مباشرة، أو عندما ينهمك بالكامل في أداء مهمة ما.

وكان "رأى" مستعداً لتجربة عقار الهايدول، ولكنه كان قلقاً بشأن توجه حياته بعد تحرره من تلك الاختلاجات الإرادية، فهو على هذه الحالة منذ زمن. وعندما بدأ مفعول العقار يظهر عليه، أصبح مضطراً لأن يتعامل مع نفسه كشخص مختلف. وفي أيام العمل الأسبوعية، كان العقار يجعله أثناء وجوده في العمل هادئاً ومتحرراً من الاختلاجات - بل ومملاً - ولكنه عندما فقد ذاته القديمة الحادة القهقرية (وهي الذات الوحيدة التي كان يعرفها عن نفسه) قرر لا يأخذ العقار في الإجازة الأسبوعية حتى يظل ("رأى" خفيف الظل سريع الحركة) - كما كان يسمى نفسه.

أى ذات حقيقة كانت ذات "رأى" في هذه الحالة؟ لم يجب "ساكس" عن هذا السؤال، بل قدم هذه القصة كمثال على "مرونة الروح" - أى وجود "أنا" من نوع ما دائماً بداخلنا تبحث عن تأكيد لنفسها حتى في وجه الحالات المتطرفة التي قد تسيطر علينا.

### النول المسحور

قال "ساكس" إن فهمنا الحالى للمخ قائم على تشبيهه بالحاسوب، ولكنه يسأل: "هل تستطيع اللوغاريتمات، والبرامج أن تمثل طريقتنا الفنية في استشعار الواقع من ناحية المواهب الدرامية، والفنية، والموسيقية؟" كيف لنا أن نقبل فكرة أن الذكريات مخزونة في خلية حواسينا في المخ، ويتم تذكرها واستحضارها بالطريقة التي عبر عنها "براوست" وغيره من كبار الكتاب الأدبيين؟ من المؤكد أن البشر ليسوا "آلات مفكرة" فحسب، بل كائنات تعيش حياتها من خلال انعدام المعنى من الخبرة، ولديهم تعبير "تصويري" للواقع يراعى المعنى الواضح للأشياء، وكليتها.

صور عالم وظائف الجسم الإنجليزي "شارلز شيرنجلتون" المخ على أنه "نول مسحور" ينسج أنماطاً للمعنى بصورة دائمة. ويقول "ساكس" إن هذا التشبيه أفضل بالتأكيد من تشبيه المخ بالحاسوب من حيث إنه يشرح الطبيعة الشخصية للخبرة، وطريقة اكتساب المعنى عبر الوقت. أما التشبيه الذي استخدمه "ساكس"، فهو تشبيه المخ من خلال "المخطوطات، والنتائج"، حيث شبه حياته بمخطوط يجعل للحياة معنى مع تقدم المخطوط أو ربما أدت قطعة موسيقية نفس هذا الأمر، ومع ذلك فلا ينبغي أن نرى حياتنا من خلال منظور علمي أو رياضي - فهذه مهمة الجانب الأيسر من المخ - بل نراها من منظور فني. أما في الجانب الأيمن من المخ المهتم اهتماماً كبيراً بإبداع ذلك الشيء الذي نعرفه باسم "النفس"، والذي لا نكتسبه إلا من خلال "المناظر الفنية الجميلة، والتناغم بين الخبرة والفعل".

قد يبدو البشر - إذا نظرنا لهم من زاوية معينة - أشبه بإنسان آلى متقدم التكنولوجيا، من حيث استجابتهم لبيئاتهم من خلال حاسوب عصبى، ومع ذلك فإن تكوين الإحساس بالذات يتطلب شيئاً أكبر من هذا. قال "ساكس": "لا يهتم العلم التجريبى بالروح، ولا بما يشكل ويحدد الوجود الفردى". وهذا الشيء هو ما كان والداه يناضلان لاستعادته أو الحفاظ عليه في وجه الغازى.

## تعليقات ختامية

إننا لا ندرك الجهد الذي بذله للحفاظ على شعورنا بأننا كائنات لديها سيطرة على حياتها إلا عندما يحدث خطأ في أعصابنا. إننا "معجزة للتكامل" - على حد قول "ساكس"، وكثيراً ما نقلل من مدى قوة إرادة الذات حتى تؤكد هذه الذات نفسها في وجه قوى التشتت مثل الإصابات العصبية أو الأمراض.

لو كان المخ مثل الحاسوب فقط، فلم يكن ليستطيع أن يستعيد نفسه من الفوضى أو يعيد تأسيس شعور بالمعنى والاستقلالية. والعقل الإنساني لا يكتفى بالأداء الكفء فقط، بل يكافح من أجل الكلية، ويعمل على إيجاد معنى من الأحساس والخبرات العشوائية.

إن لوحة فنية أو سيمفونية موسيقية ليست أواناً أو أصواتاً متاغمة فحسب، بل هي معنى. وبالمثل، فإن البشر شيء أكبر من مجموع أجزاءهم. إننا لا نحزن على من توفوا لأنهم كانوا " أجساماً جيدة"، بل لأنهم كانوا يمثلون لنا معنى معيناً، وهذا المعنى هو ما قال عنه "ساكس" الذات المتفرة الفانية ذات المعنى.

## "أوليفر ساكس"

ولد في لندن عام ١٩٢٣ لوالدين طبيبين، وتخرج في كلية الطب جامعة أكسفورد، وعند انتقاله للولايات المتحدة في الستينيات عمل ممارساً عاماً في سان فرانسيسكو، وطبيباً مقاماً في جامعة كاليفورنيا في لوس أنجلوس.

وفي عام ١٩٧٥، استقر في نيويورك، وشتهرت بحوثه على ضحايا مرض "التحرك أثناء النوم" في مستشفى بيت أبراهام بمدينة برونكس. وقد عالج "ساكس" هؤلاء المرضى بما كان وقتها عقاراً تجريبياً هو (إل - دوبا - L-dopa)، والذي مكن الكثيرين منهم من استعادة حياته الطبيعية. وكانت هذه البحوث موضوع كتابه *Awakenings* (١٩٧٣)، وهو الكتاب الذي ألهم المسرحي "هارولد بيترز" بمسرحيته *Kind of Alaska*، وفيلم *Awakenings* في هوليوود من بطولة "روبرت دى نيرو"، و"روبين ويليامز".

وبالإضافة إلى عمله في عيادته الخاصة، فإن "ساكس" أستاذ عيادي لعلم الأعصاب في كلية طب ألبرت آينشتاين، وأستاذًا مساعدًا في كلية الطب بجامعة نيويورك. ويعمل أيضًا استشاريًّا لمرضى عصبية في هيئة ليلل سيسترز أوف ذا بور الخيرية. وقد حصل على عدد من شهادات الدكتوراه الفخرية.

ومن مؤلفاته الأخرى: *Seeing Voice: A Journey into the World of the Deaf* (١٩٩٠)، *Uncle: The Island of Colorblind* (١٩٩٦)، *An Anthropologist on Mars* (١٩٩٥)، و *Tungsten: Memories of a Chemical Boyhood* (٢٠٠١).

## تناقض الاختيار

"يختلف الندم عن غيره من الانفعالات السلبية - مثل الغضب، والحزن، والاحباط، بل والغم - من حيث إن صعوبته تعود إلى أن الحالة التي تنتج الندم عنها كان من الممكن تجنبها، وأن الشخص النادم ذاته هو من كان يستطيع تجنبها لو كان قد قرر أن يتصرف بأسلوب مختلف".

"بعد ملايين السنين من بقائنا دون انقراض بسبب تميزات بسيطة تميزنا بها، فربما لا نزال غير مؤهلين بيولوجياً لعدد الاختيارات التي تواجهنا في الحياة المعاصرة".

### الخلاصة

من العجيب أن سعادتنا قد تنتج عن تقليل اختياراتنا لا عن زيادتها.

#### المثيل:

"دانيل جيلبرت": التعريف بالسعادة ص ١٤٢

"مارتن سيليجمان": السعادة الحقيقية ص ٢٨٨

## الفصل ٤٤

# بارى شوارتز

هل هو جيد أم سيئ أن يكون أمامنا اختيار؟ يسند كتاب تناقض الاختيار: لماذا يكون الأكثر أقل إلى مااكتشفه علماء النفس، والاقتصاد، والباحثون في التسويق، وخبراء مجال اتخاذ القرار. ويبدأ عالم النفس "بارى شوارتز" كتابه تناقض الاختيار بسرد حقائق وأرقام عن عدد أنواع طعام الحبوب الذى يمكن أن يشتريه من المتجر القريب منه، وأنواع أجهزة التليفزيون التى يمكنه الاختيار بينها، وأن البائعين فى متجر الملابس لا يعرفون ما يقصده عندما يطلب منهم سراويل جينز "عادية": لأن عالم اليوم - باختياراته المتنوعة والمتشعبة - لم يعد فيه شيء اسمه عادى.

ويورد "شوارتز" دراسة أجريت على مجموعتين من طلبة الجامعة طلب من أفرادها تقييم قوالب شيكولاته ولم يقدم لأفراد المجموعة الأولى إلا قالب صغير من ستة أنواع ليتدوّقوه ويقيّمه، بينما أعطى لأفراد المجموعة الثانية قالب واحد من بين ثلاثة قالبًا، فكانت النتيجة أن المجموعة الأولى كانوا أكثر شعوراً بالرضا عن مذاق أنواع الشيكولاتة التي قدمت لهم (وقد "تدوّقوا بصورة أفضل" - بمعنى الحرفي للكلمة) عمن أعطوا اختياراً أكبر، والذين قرروا أن يأخذوا أجراً على الوقت الذي قضوه في التجربة على أن يكون هذا الأجر في صورة شيكولاته وليس مالاً وهذه نتيجة مدهشة رغم أنها قد نفترض أن كثرة الاختيار تجعلنا نشعر بالرضا عن البدائل المتاحة، وأن هذا نوع من أنواع القوة. الحق أن البشر عندما تقل الاختيارات أمامهم، يشعرون برضًا أكبر مما يقدم لهم بالفعل. ويقول "شوارتز" إن هذا يوضح نوعاً معيناً من القلق الموجود في الدول الثرية المقدمة، وهو أن كثرة الاختيارات تؤثر تأثيراً عكسياً على السعادة؛ لأن كثرة الاختيارات لا تتضمن تحسيناً لنوعية الحياة ولا مزيداً من الحرية.

## التكلفة المرتفعة للقرارات

يوضح "شوارتز" بكفاءة التكلفة المتزايدة للاضطرار لاتخاذ المزيد والمزيد من القرارات. كان الهدف من التكنولوجيا توفير الوقت، ومع ذلك فقد أعادت لنا سلوكاً مترقباً، حيث أصبحنا الآن مضطرين للانتقاء من بين آلاف البدائل حتى نجد ما نحتاج إليه فعلاً. لم يكن لدى البشر في الماضي مثلًا اختيار بشأن مزود الخدمة الهاستيشية لهم، أما الآن فالبدائل كثيراً ما تكون محبيرة جداً، فتنتهي بنا الحال إلى الالتزام مع مزود الخدمة الذي اعتدناه مجرد تجنب ضغط التفكير في كل العروض المقدمة. وفي مجال العمل، كان آباءنا يقضون حياتهم المهنية بالكامل في العمل بشركة واحدة، أما الجيل المعاصر فإنه يغير الوظيفة كل سنتين إلى خمس سنوات في المتوسط. إننا في حالة بحث دائم عن الأفضل حتى لو كنا سعداء نسبياً بما نحن فيه حالياً.

وفي حياتنا العاطفية أيضاً البدائل كثيرة، بل وحتى عندما نختار شريك حياتنا، فإنه لا يزال علينا أن نقرر: أى العائلتين سنعيش بالقرب منها؟ وإذا كان الزوجان يعملان، فأيهما ستحدد وظيفته شكل الحياة الزوجية؟ وإذا أنجينا، فمن من الزوجين سيتفرغ لرعاية الأبناء؟ ويقول "شوارتز" إنه حتى الدين أصبحت الأمور فيه غير مستقرة، فهل يتبع المرء دينًا من اختياره أم يرتضى الدين الذي ورثه عن والديه. إننا نستطيع اختيار هوبياتنا - أى جوهركيانياتنا - ومع ذلك، فإن كلاً منا ولد منتبهاً لعرق بشري معين، وعائلة معينة، وطبقة اجتماعية معينة، ولكن هذه الأشياء لا تعتبر حالي إلا من "العبء الموروث" من الماضي. وقد كانت هذه الأشياء توضح للأخرين الكثير عنا من قبل، أما الآن فهو لا تعبر عن شيء.

ونتيجة لظهور العديد من العوامل التي لم تكن من قبل تؤثر في اختياراتنا، فقد ظهر شئء جديد، وهو تعرض العقل البشري للرعب - الذي استفاض "شوارتز" في شرحه. وجود هذا الضعف يقلل من فرص التوصل لقرارات "صحيحة" معظم الوقت. قد لا تكون تبعات بعض الأخطاء كبيرة، أما غيرها - مثل اختيار شريك الحياة، أو الكلية التي نلتحق بها - فيشكل حياتنا. كلما زادت البدائل أمامنا، زاد المعرض للخطر لدينا في حالة اتخاذنا قرارات خاطئة. وقد يقول قائل: "وكيف نظر إلى كثرة البدائل هذه النظرة السيئة؟".

يعرض "شوارتز" ثلاثة آثار لسرعة نمو الاختيارات والبدائل المتاحة أمامنا، هي:

- ❖ كل قرار يتطلب المزيد من الجهد.
- ❖ مع كثرة البدائل يكثر احتمال وقوع الخطأ.
- ❖ التبعات النفسية لهذه الأخطاء أكبر.

### عندما لا يكفي "الأفضل"

نظرًا لكثرتنا اتخاذنا قرارات خاطئة، وكثرة الأمور التي لا بد أن نتخذ قرارات بشأنها؛ فمن المنطقي أن نبحث عما هو "جيد بما فيه الكفاية" لا أن نبحث دائمًا عن "الأفضل"؟ ويدع "شوارتز" في تصنيفه الناس إلى "باحثين عن المزيد"، و"راضين".

والباحثون عن المزيد لا يشعرون بالسعادة ما لم يحصلوا على "الأفضل" في كل الأحوال، وهذا يتطلب منهم متابعة وفحص كل البدائل قبل اتخاذ القرار، سواء تمثل هذا القرار في الاختيار بين خمسة عشر معيظاً، أو بين عشرة مرشحين كأزواج وشركاء حياة.

أما الراضيون، فهم أولئك المستعدون للرضا بما هو جيد بما فيه الكفاية دون الحاجة للبحث عن بديل أفضل. وقد يكون لدى الراضيين معيار أو معايير محددة في اتخاذهم القرار، وهم ليست لديهم حاجة أيديولوجية لأن يحصلوا على "الأفضل".

وكان عالم الاقتصاد "هيربرت سيمون" قد قدم فكرة الرضا في خمسينيات القرن الماضي، وكان الاستنتاج المذهل الذي توصل إليه هو أننا إذا أخذنا إدراة الاعتبار الوقت اللازم لاتخاذ القرار، فإن الرضا هو أفضل البدائل.

ويتساءل "شوارتز": "هل الباحثون عن المزيد يتذمرون فعلاً أفضل القرارات - إذا أخذنا في الاعتبار الجهد الذي يبذلونه في الاختيار؟" واكتشف أن الإجابة الموضوعية عن هذا السؤال هي "نعم"، ولكن الإجابة الذاتية عليه هي "لا". وكان يقصد بهذا أن الباحثين عن المزيد قد يتوصلون لما يعتبرونه أفضل خيار ممكن، ومع ذلك فليس من الضروري أن يجعلهم هذا الخيار سعداء، ربما حصلوا على وظائف أفضل، وأجور أعلى، ولكنهم من غير المحتمل أن يشعروا بالرضا عن عملهم. إن البحث عن الأفضل قد يلقي على حياتنا نوعاً من المرارة. وإذا كان نجد ضرورة لأن يكون كل ما نفعله صواباً، فإننا نعرض أنفسنا لدرجة هائلة من انتقاد الذات، ونضحي بأنفسنا من أجل اختيارات يتضح بعد ذلك أنها ليست صائبة، ونتساءل عن عدم استكشافنا للبدائل الأخرى. إن عبارات "ينبغي.." تلخص حال الباحثين عن الأفضل أثناء حيرتهم في اتخاذ القرارات.

وفي المقابل، فإن الراضين أكثر تسامحاً مع أنفسهم على أخطائهم، ويقول لسان حالهم: "القد فعلت ما فعلتُ وفقاً للبدائل المتاحة أمامي". إنهم لا يعتقدون أنهم يستطعون أن يُوجدو لأنفسهم عالماً مثالياً؛ لذلك يكونون أقل ضيقاً عندما يجدون العالم ليس مثالياً - وهي العادة دائمًا. وتوضح البحوث أن الباحثين عن المزيد أقل سعادة بوجه عام، وأقل تفاؤلاً، وأكثر عرضة للاكتئاب من إخوانهم الراضين. إذا أردت راحة البال والرضا عن الحياة، فكن من الراضين.

### السعادة داخل القيود

يقول "شوارتز" إن متوسط الدخل الفردي في الولايات المتحدة أثناء العقود الأربع الماضية (معأخذ معدل التضخم بعين الاعتبار) قد تضاعف، وزادت نسبة غسالات الأطباق في المنازل من ٥٠٪ إلى ٧٣٪، ومع ذلك فليست هناك زيادة ملحوظة في السعادة في نفس هذه الفترة.

إن ما يتحقق السعادة هو العلاقة الحميمة مع العائلة والأصدقاء، وثمة تناقض هنا وهو أن العلاقات الاجتماعية الوثيقة تتقلل الاختيارات المتاحة أمامنا واستقلاليتنا في الحياة؛ فالزواج مثلاً يحد من البدائل العاطفية لدى الزوجين. وإذا كان الأمر هكذا، فإن السعادة لا بد أن تكون نتيجة امتلاك الأقل وليس الأكثر، أو الحرية، أو الاستقلالية. ثم يسأل "شوارتز": "هل معنى هذا أن وفرة الاختيارات ليست بكل الجودة التي وصفت بها؟". إن الوقت الذي نقضيه في التعامل مع آلاف الاختيارات هو وقت يمكننا استثماره في علاقاتنا المهمة، والقرارات قد لا يقتصر أثرها على عدم تحسينها لنوعية حياتنا، بل ربما قلل من جودة حياتنا أيضاً. وفي ظل هذه المعادلة، فإن قدرًا معيناً من القيود قد يكون ذا أثر محمر.

ويورد "شوارتز" دراسة قال ٦٥٪ من المشاركون فيها إنهم لو أصيبوا بالسرطان، فإنهم سيرغبون في تحديد نوعية العلاج الذي يتلقونه، ولكن الواقع أن ٨٨٪ من المصابين بالسرطان لا يريدون الاختيار بين أنواع العلاج الذي يتلقونه. إننا نظن أننا نريد توفير بدائل، ومع ذلك فعندما تتوفر لنا تلك البدائل نقل جاذبيتها. إن الكثير من البدائل يسبب لنا ضغوطاً واجهازاً.

### لماذا يعاني كل شيء من المقارنة؟

يورد "شوارتز" في كتابه دراسات توضح أن الحاجة للتفكير في الاختيارات تجعل الناس عاجزين عن اتخاذ القرار، وأقل شعوراً بالسعادة. وعندما يواجهنا بديلان جذابان للشراء مثلاً، فإننا من المحتمل لا نشتري أيهما.

وربما كان السبب في أن كثرة البدائل لا تزيد السعادة هو أن كثرة البدائل يزيد معها مستوى المسؤولية. وفي هذا السياق توضح البحوث أننا نشعر بدرجة أكبر من السعادة عندما نعرف أن قراراتنا لا رجوع فيها؛ وذلك لأننا عندما نعرف أن قراراتنا لا يمكن تغييرها نقلب تلك القرارات في عقولنا، ونمنحها كل قوتها النفسية. إن المرونة في التعامل مع الزواج - مثلاً - ستضعف الحياة الزوجية بصورة ملحوظة.

في الماضي كان الناس يعملون في وظائف متواضعة مثل باقي جيرانهم، فيرضون ويسعدون بقدتهم. أما الآن - ومع التليفزيون، والإنترنت.. الخ - فإننا نجد أعداداً هائلة من الناس لتقارن أنفسنا بهم. وحتى لو كنا ميسوري الحال، فسيظل هناك دائمًا أناس أكثر منا ثراءً. هناك ما يطلق عليه "شوارتز" "المقارنات الصاعدة" - وهي المقارنات التي غالباً ما تجعلنا حسودين عدوانيين مضطربين، وتقتل من مستوى تقديرنا لذواتنا.

أما "المقارنات الهاابطة" - وعلى النقيض - فتجعلنا نلاحظ مدى حسن حظوظنا مقارنة بمن لديهم أقل مما لدينا مما يؤدي إلى رفع حالتنا المعنوية، وتقديرنا لذواتنا، وتقليل الجزء لدينا. إن قولنا لأنفسنا صباح كل يوم ومساءه: "الدَّيُّ الكثيُّرُ مِنَ الْأَشْيَاءِ الَّتِي أَشْعُرُ بِالْأَمْتَانِ عَلَيْهَا"، وتفكيرنا فيما نقوله يقربنا من الواقع ويزيد من سعادتنا. إن من يشعرون بالامتنان أكثر سعادة، وصحة، وتفاؤلاً من غيرهم.

ولأن المزيد من الخيارات يصحبه مزيد من فرص المقارنة؛ فإن وصفة السعادة بسيطة وثنائية الأطراف، وهي:

- ❖ اتخاذ قرارات لا يمكن الرجوع فيها.
- ❖ التقدير الدائم للحياة التي نعيشها.

### تعليقات ختامية

إن كثرة البدائل من الأسباب الأساسية للألم النفسي؛ لأنها تتضمن القلق على الفرص التي قد تضيع، والندم على القرارات التي لم تتخذ. ومع ذلك، فإن هذا النوع من البؤس - الذي لم يكن يعني منه في الماضي إلا القلائل - قد تحول إلى شبه وباء في ظل زيادة الثروات وزيادة الاختيارات. فـ القرية الكونية التي نعيش فيها الآن نجد أنفسنا نتساءل عن أسباب عدم شهرتها كشهرة "مادونا"، أو ثراثنا كثراء "بيل جيتس"، ومدى تقاهة حياتنا مقارنة بهم.

إذا كنت من الباحثين عن المزيد، فإن كتاب تناقض الاختيار سيغير حياتك. وإذا كنت قد جلبت الهم على حياتك من خلال جملة "ليتني.."، فسيوضح لك الكتاب أن مدى رضاك في

## بارى شوارتز

الحياة لا يعتمد على نوعية خبراتك فيه، بل على مدى الفجوة التي تراها بين واقع حياتك والواقع الذي من الممكن أن تكونه.

وقد أدرج "شوارتز" في الكتاب عدة استطلاعات رأى يتكون كل منها من سبعة أسئلة ليساعد القارئ على تحديد إن كان من الباحثين عن المزيد أم من الراضين، وهو يعترف بأنه من الراضين، وهو ما يتضح في كتابته. ومن الواضح أن كتاب تناقض الاختيار ليس نتيجة سنوات من الكد والاجتهداد في صياغة كلماته وجمله حتى يكون "أفضل كتاب ممكن" عن الاختيار واتخاذ القرارات! ومع ذلك، فقد حقق الكتاب نجاحاً؛ لأن "شوارتز" قد قضى عقوداً يفكر في هذه الأمور وفي مدى تأثيرها على سعادتنا.

### "بارى شوارتز"

حصل "شوارتز" على البكالوريوس من جامعة نيويورك عام ١٩٦٨ ، والدكتوراه من جامعة بنسلفانيا عام ١٩٧١ . وأنه يعيش متوافقاً مع نظريته عن تقليل الخيارات المتاحة في الحياة؛ فقد ظل "شوارتز" يعمل بالتدريس والبحوث في نفس الجامعة على مدار خمسة وثلاثين عاماً. وفي عام ١٩٧١ أصبح أستاذاً مساعداً في كلية سوارثمور في بنسلفانيا، وأستاذاً للنظرية الاجتماعية والسلوك الاجتماعي في قسم علم النفس بها حالياً. وبالإضافة لذلك، فقد تزوج في سن صغيرة وظل محافظاً على حياته الزوجية.

وقد نشر "شوارتز" الكثير من المقالات الصحفية في مجالات التعليم، والدافعية، والقيم، واتخاذ القرار. ومن مؤلفاته الأخرى *The Battle For Human Nature: Science. Morality* (١٩٨٦)، و *The Cost of Living: How Market Freedom Erodes and Modern Life* (٢٠٠١)، و *Psychology of Learning and Memory* (٢٠٠١) the Best Things in Life (الطبعة الخامسة ٢٠٠١)، وقد شاركه تأليفه "إي. واسerman" ، و"إس. روينز".

## السعادة الحقيقية

"كان هذا كشفاً بالنسبة لي، فقد أصاب "نيكى" الورم الحساس في حياتي. لقد كنت نكداً، وقضيت خمسين عاماً من حياتي أتحمل فيها الجفاف والبرودة في روحي.. وقضيت الأعوام العشرة الأخيرة منها أسير في حالة من شعاع الشمس المنير. إن أى حظ جيد لي لا يعود إلى نكدي ومشاكلستي، بل رغمما عنهم. في تلك اللحظة عقدت العزم على أن أتحرر".

"السعداء جداً يختلفون عن الناس العاديين وغير السعداء من حيث إن حياتهم الاجتماعية تتميز بالثراء والإشباع. إنهم يقضون أقل وقت بمفردهم، ومعظم وقتهم مع غيرهم، ويزرون - ويرى أصدقاؤهم - أن علاقاتهم الاجتماعية جيدة، بل رائعة".

### الخلاصة

ليست للسعادة علاقة كبيرة بالمتاعة، بل السعادة نتيجة تطوير مواضع القوة الذاتية والشخصية.

**المثيل:**

"ديفيد دى. بيرنز": الشعور بالرضا ص ٦١

"ميهالى تسيكسينتيمهالى": الإبداع ص ٨٠

"دانيال جيلبرت": التعرّف على السعادة ص ١٤٢

"دانيال جولمان": العمل بنذكاء انفعالي ص ١٥٢

"بارى شوارتز": تناقض الاختيار ص ٢٨٢

## الفصل ٤٥

# مارتن سيليجمان

في مقابل كل مائة مقال علمي في جريدة متخصصة عن الحزن مقال واحد فقط عن السعادة. لقد ركز علم النفس دائماً على ما هو خطأ لدى البشر، وحقق نجاحاً كبيراً في الخمسين عاماً الأخيرة في تشخيص الأمراض العقلية وعلاجها - كما يقول "مارتن سيليجمان". ولكن هذا التركيز كان يعني أن الانتباه لاكتشاف ما يجعل الناس سعداء وراضين كان قليلاً جداً.

وقد عمل "سيليجمان" نفسه على مدار الثلاثين عاماً الأخيرة من حياته العملية في علم نفس غير الأسواء، إلا أن بحوثه على مشاعر اليأس، وانعدام القوة، والتشاؤم فادته إلى البحث في التفاؤل والانفعالات الإيجابية، وكيف يمكن لها أن تحسن نوعية الحياة. وقد جعله هذا العمل يعيد التفكير في الهدف الأكبر لعلم النفس؛ فأصبح يُعرف حالياً بمؤسس حركة "علم النفس الإيجابي". وفي حين أن كتابه التفاؤل المتعلم من الكتب الคลásسية في المجال، فإن كتابه السعادة الحقيقية: استخدام علم النفس الإيجابي الحديث لتحقيق القدرات الكاملة والشعور بالرضا الدائم قد ترك أثراً هائلاً جعله أشبه بمرجع دليلي لعلم النفس الإيجابي، وعلمنا الكثير عن كيفية أن نحيا حياة جيدة ذات معنى.

### أسباب السعادة

من خلال مطالعته لنتائج مئات البحوث، خلص "سيليجمان" إلى النقاط التالية بشأن العوامل التي تعارف الناس على أنها تحقق السعادة:

### المال

زادت القدرة الشرائية بما يتجاوز الضعف خلال الخمسين عاماً الأخيرة في الدول المتقدمة مثل الولايات المتحدة واليابان وفرنسا، ومع ذلك فلم يتغير مستوى الرضا عن الحياة على الإطلاق في هذه الدول. إن الفقراء فقراً مدقعاً لديهم مستوى متدين من السعادة، ومع ذلك فعندما يحصلون على دخل معين ويصلون لقدرة شرائية معينة (مريحة بالكاد)، فإن مستوى شعورهم بالسعادة لا يزيد بزيادة الثروة بعد ذلك. يقول "سيليجمان": "إن مدى أهمية المال بالنسبة للإنسان يؤثر على سعادته بدرجة أكبر من تأثير المال نفسه على هذه السعادة". إن الماديين ليسوا سعداء.

### الزواج

في استطلاع رأى كبير أجرى على خمسة وثلاثين ألف أمريكي على مدار الثلاثين عاماً الأخيرة، اكتشف المركز القومي الأمريكي لبحوث الرأي أن ٤٠٪ من المتزوجين قالوا إنهم "سعداء جداً" في

## **الفصل الخامس والأربعون**

مقابل نسبة ٢٤٪ من المطلقين والمنفصلين والأرامل قالوا إنهم كذلك. وقد أوضحت استطلاعات رأى أخرى نتائج مماثلة. يبدو أن الزواج يزيد مستويات السعادة بغض النظر عن مستوى الدخل، أو السن، أو الجنس. وفي إحدى الدراسات التي أجراها "سيليجمان" اكتشف أن كل السعداء تقريباً في علاقة رومانسية.

### **درجة الاجتماعية**

كل من يعتبرون أنفسهم سعداء تقريباً يعيشون "حياة اجتماعية ثرية وأكثر إرضاءً"، حيث يقضون أقل وقت بمفردتهم. أما من يقضون وقتاً طويلاً بمفردتهم، فقد قالوا - بوجه عام - إنهم أقل سعادة بكثير.

### **الجنس**

تعاني النساء من الاكتئاب ضعف معاناة الرجال منه، ولديهن مشاعر سلبية أكثر، ومع ذلك فإنهن يشعرن بمشاعر إيجابية أكثر مما يشعر به الرجال. ومعنى هذا أن النساء أكثر سعادة وحزناً من الرجال.

### **التدین**

المتدينون عموماً أكثر سعادة ورضا عن الحياة من غير المتدينين، حيث تقل معدلات إصابتهم بالاكتئاب، ويتميزون بمرنة أكبر في التعامل مع الانتكاسات والماضي. وقد اكتشفت إحدى الدراسات أنه كلما زاد تدين الفرد، زاد تفاؤله. وهذا "الأمل القوى في المستقبل لدى المتدينين" يجعلهم يشعرون بالرضا عن أنفسهم وعن العالم - كما يقول "سيليجمان".

### **المرض**

لا يؤثر المرض على السعادة أو الرضا عن الحياة بالدرجة التي تتصورها؛ فالتمتع بالصحة في حد ذاته يتعامل معه الناس على أنه أمر مسلم به، ولا يقلل من المستوى الطبيعي من مشاعر الفرد الإيجابية إلا الأمراض القاسية الشديدة.

### **المناخ**

لا يؤثر المناخ على مستويات الشعور بالسعادة يقول "سيليجمان": "إن من يعانون من شتاء نبراسكا القارس يعتبرون أن أهل كاليفورنيا أكثر سعادة، ولكنهم مخطئون، فالناس تتأقلم مع الجو بسرعة وبالكامل".

وفي النهاية، ليس لمستوى الذكاء أو مستوى التعليم أثر ملحوظ على مستوى الشعور بالسعادة، وليس للعرق البشري أثر عليه أيضاً رغم أن بعض الجماعات مثل الأمريكيين الأفارقة والأمريكيين من أصول مكسيكية يعانون من مستويات اكتئاب أقل.

### الشخصية والسعادة

النظرة التقليدية أن كل العوامل السابقة هي العوامل الأساسية المؤثرة على السعادة، ومع ذلك فتوضح البحوث أنها مجتمعة لا تشكل إلا نسبة ٨ - ١٥٪ من مستوى السعادة. ولأن هذه العوامل ترتبط بالأشياء الأساسية التي تميز هوية الشخص وظروفه في الحياة؛ فإنها ليست نسبة كبيرة، وهذه أخبار مبشرة لمن يظنون أن ظروفهم تحدد مستوى سعادتهم – كما يقول "سيليجمان".

ويرى "سيليجمان" أنه ليست العوامل السابقة ما يحقق السعادة، وأن ما يتحققها هو التطوير المتمهل لما لم يعد أحد يتحدث عنه، وهو "خصائص الشخصية". وتكون الشخصية من خصائص عامة توجد في كل الثقافات والأعمار، وتتضمن الحكمة، والمعرفة، والشجاعة، والحب، والإنسانية، والعدل، والاتزان، والتدبر، وغيرها. ونحن إنما نتمتع بهذه الفضائل من خلال تنمية وتطوير مواضع قوتنا الشخصية مثل الأصالة، والصدق، والولاء والطيبة، والعدل.

لم تعد فكرة الشخصية النزية موضع اهتمام؛ لأن الاعتقاد السائد حالياً أنها فكرة قديمة وغير علمية. ومع ذلك، يقول "سيليجمان" إن خصائص الشخصية النزية، أو مواضع القوة الشخصية يمكن قياسها واكتسابها مما يجعلها موضوعاً يمكن لعلم النفس دراسته.

### مواضع القوة والسعادة

هناك فرق بين الموهوب – وهي التي يولد بها؛ لذلك يجيدها بصورة آلية – ومواضع القوة التي يختار بيارادته الحرجة أن يطورها وينميها لذاته. يقول "سيليجمان" إننا نشعر بإلهام من شخص يتغلب على العقبات الكبرى بدرجة أكبر من شعورنا بالإلهام من شخص يفعل ما يفعله لأنه قدرة طبيعية لذاته. إننا إذا طبقنا الإرادة والعزمية على موهابتنا، فسنشعر بالفخر بإنجازاتنا بمثل ما نشعر به من فخر إذا أتت علينا أحد هم نتيجة أمانتنا. والموهوب وحدها توضح شيئاً عن جيناتنا الوراثية، ولكن الفضائل والموهاب المكتسبة (تحقيق أقصى استفادة من مواضع القوة الذاتية) توضح شيئاً عنا نحن.

ومن خلال تهذيب "مواضع قوتنا الطبيعية" (ويقدم "سيليجمان" في الكتاب استبياناً لتحديد مواضع القوة هذه)، فإننا نكتسب الرضا عن الحياة والسعادة الحقيقة. إن قضاءنا حياتنا في محاولة إصلاح أخطائنا أو تصحيحها خطأ، حيث إن أعظم نجاح في الحياة، والرضا الحقيقي – السعادة الحقيقة – ينبع من تطوير مواضع قوتنا – كما يقول "سيليجمان".

### هل يحدد ماضيك سعادتك المستقبلية؟

كانت إجابة علم النفس عن هذا السؤال على مدار معظم تاريخه كعلم - بدءاً من "فرويد"، وصولاً لفكرة "الطفل الداخلي" في حركة مساعدة الذات - هي "نعم". ومع ذلك، فإن النتائج الفعلية للبحوث تشير في اتجاه آخر، فالطفل دون الحادية عشرة من العمر الذي تتوفى والدته مثلاً تزداد احتمالات إصابته بالاكتئاب في مراحل تالية في حياته، ولكن هذه الاحتمالات محدودة ولا تحدث إلا إذا كان الطفل فتاة، ومع ذلك لا يوضح هذا إلا حوالي نصف البحوث فقط. وطلاق الأبوين لا يؤثر إلا تأثيراً محدوداً على طفولة أبنائهم أو مراهقتهم، وهذا الأثر يضعف في المراحل التالية في حياة الأبناء.

لا يمكن إلقاء اللوم في الاكتئاب لدى الراشدين، والقلق والإدمان، والزيجات التعبئة، والغضب على ما حدث لن ترعرع لها أثناء طفولته. والرسالة التي قدمها "سيليجمان" رسالة قوية، وهي أننا نبدد حياتنا إذا ظننا أن طفولتنا أدت إلى ما نحن فيه من بؤس حالياً، أو أنها ستؤثر سلباً على مستقبلنا؛ فالمهم هو تطوير الفرد لوضع قوته الذاتية التي لا تعتمد على نوعية الطفولة التي عاشها أو على ظروفه الحالية.

### هل يمكن زيادة السعادة فعلاً؟

الإجابة: كلا، بدرجة من الدرجات، حيث يوضح الكثير من البحوث أن البشر لديهم معدلات معينة من السعادة أو عدم السعادة يرثونها عن آبائهم، مثلما أن الناس يغلب عليها تكوين بدنى معين رغم ممارستهم الحمية الغذائية. وقد اتضح أنه بعد الفوز بورقة يانصيب كبيرة، فإن الفائز بها يعود بعد عام إلى نفس مستوى التعاسة الذي كان عليه. و"سيليجمان" واضح بقصة في تأكيده على أن مستويات السعادة لا يمكن زيتها بصورة متواصلة، وأن الممكن هو أن نعيش في أعلى مدى درجات مданاً الطبيعي من السعادة.

### التعبير عن الانفعالات

تقول فكرة "هيدروليكا الانفعالات" إننا بحاجة للتفصيس عن انفعالاتنا السلبية؛ لأن كيتها سيؤدي بنا إلى المعاناة من مشاكل ذهنية نفسية. يعتقد الناس في الغرب أن التعبير عن الغضب شيء صحي، وأن كيته غير صحى، أما "سيليجمان" فيقول العكس؛ لأن إمعاننا التفكير فيما حدث لنا، وفي كيفية تعبيرنا عنه يزيده سوءاً. لقد أوضحت البحوث على النوعية (أ) (وهم الناس الحادون المدفوعون) أن تعبيرهم عن المدوانية - وليس شعورهم بها - وهو ما يؤدي إلى إصابتهم بالذبحات الصدرية. والحق أن ضغط الدم ينخفض عندما يكظم الناس غضبهم أو يعبرون عن الود. إن أسلوب الشرقيين المتمثل في "أشعر بالغضب، ولكن لا تعبر عنه" هو الأساس للسعادة. وفي المقابل، فإنه كلما زاد امتنان الفرد للناس أو الأشياء في حياته، ازداد شعوره بالرضا. كان تلاميذ "سيليجمان" يقضون "ليلة امتنان" يشكون فيها غيرهم على شيء فعله من أجلهم أمام

الكثرين؛ فكانوا يشعرون برضاء كبير على مدار أيام أو أسابيع تالية. إن تركيبة عقولنا لا تسمح لنا بأن ننسى الأشياء لرغبتنا في نسيانها، ومع ذلك فإن ما نستطيع أن ن فعله هو أن نسامح، وهو "ما يزيل الضغائن، بل ويحوّلها إلى حب". إن عدم السماح ليس عقاباً للمعتدي، في حين أن السماح بمقدوره أن يحررنا ويعيد إلينا الرضا عن الحياة.

### تعليقات ختامية

إننا نعيش حالياً في عالم يقدم عدداً لانهائيّاً من الطرق المختصرة للسعادة، فليس حصولنا على انفعال إيجابي بالشئ الذي يتطلب منا جهداً كبيراً حالياً. ومع ذلك، فالغرير أن سهولة المتع وتوافرها غالباً ما يؤدي إلى حدوث ثقب في حياة الناس؛ لأنه لا يؤدي إلى تطهيرهم ونومهم كبشر. إن حياة المتع تجعلنا مشاهدين للحياة لا مشاركين فيها، حيث لا نفعل شيئاً، ولا نستخدم إبداعيتنا.

والحياة الحقيقية هي الحياة التي نبحث فيها عن التحديات ونواجهها. ويعتقد "سيليجمان" أننا بحاجة لعلم نفس "البقاء على قدر المسؤولية"، أو ما يسميه "أثر هاري ترومان". عندما انتخب "ترومان" رئيساً للولايات المتحدة بعد وفاة "فرانكلين روزفلت" أثناء الرئاسة، كان هذا بعيداً عن توقعات الجميع، ومع ذلك فقد أوضح أنه واحد من أعظم الرؤساء الأميركيين، حيث أعلن الموقع والموقف عن شخصيته وموضع قوته التي طالما شحذها لاستخدامها وقت الحاجة. وليس العبرة بكوننا سعداء في كل أوقاتنا، فالمهم - وكما هي الحال مع "ترومان" - هو أن نقرر تطوير ما بداخلنا: فالسعادة لا تأتي وحدها بل تتضمن اختيارات.

ومن أفضل مزايا كتاب السعادة الحقيقة الاختبارات الواردة فيه، والتي من شأنها تحديد مستويات التقاول لدى الشخص وموضع قوته.. إلخ. ولا يحب بعض القراء الصور التي يقدمها "سيليجمان" عن حياته الخاصة والموجودة في كل أنحاء الكتاب مثل حكيه عن كيفية فوزه برئاسة الجمعية الأمريكية لعلم النفس، ولكن هذه الحكايات بمثابة المشهيات لكتاب، وتجعل قراءاته ممتعة في الغالب. ومن العجيب أن يعترف "سيليجمان" بأنه قضى خمسين سنة من حياته شخصاً نكداً، ولكن الدلائل الهائلة على السعادة دفعته للتفكير بأنها من الممكن أن تتطبق عليه هو أيضاً! لم يعد من الممكن أن نسمع لأنفسنا بأن نعتقد أن السعادة شيء غامض يتمتع به بعض الناس فقط؛ فالطرق للسعادة أصبحت أوضع مما كانت عليه في أي وقت سابق، وعليها أن تتحلى بالمسؤولية عن حالة عقولنا.



## الفصل الخامس والأربعون

### "مارتن سيليجمان"

ولد بمدينة ألباني في نيويورك عام ١٩٤٢ لوالدين عاملين بالحكومة، والتحق بأكاديمية ألباني للبنين في نيويورك، ثم حصل على البكالوريوس من جامعة برينستون عام ١٩٦٤، وحصل على الدكتوراه في علم النفس من جامعة بنسلفانيا عام ١٩٦٧، وعمل أستاذًا لعلم النفس بجامعة بنسلفانيا منذ عام ١٩٧٦.

في عام ١٩٩١، انتُخب رئيسًا للجمعية الأمريكية لعلم النفس، وحصل من الجمعية أيضًا على جائزتي الإسهام العلمي المتميّز. وكان من الرؤساء السابقين للجمعية: "ويليام جيمس"، و"جون دبوي"، و"أبراهام ماسلو"، و"هاري هارلو".

وقد ألف "سيليجمان" مائة مقال أكاديمي، وعشرين كتاباً منها: *Helplessness* (١٩٧٥)، *Abnormal Psychology* (١٩٩٣، ١٩٩٠، ١٩٨٢) بمشاركة "ديفيد روزنهايم"، والتفاؤل المتعلم (*The Optimistic Child*) (١٩٩١)، و*What You Can Change and What You Cant* (١٩٩٥).

و"سيليجمان" متزوج ولديه سبعة أبناء.

١٩٧٦

## المراة

"يختلف البشر عن القشريات البحرية شديدة الاحتمال، فسرطان البحر - مثلاً - ينمو مطموراً في سلسلة من الأصداف تغطي جسمه، ثم يتخلص منها، وهذه الأصداف تتميز بالقوة والحماية. وكلما زاد حجم الحيوان داخل الصدفة، ازاحت عنه هذه الصدفة فيترك معرضاً للمخاطر حتى تنمو لديه صدفة جديدة تحل محل القديمة".

"لقد تزوجا في سن الخامسة والعشرين، وظلا متخصصين يستمتعان بالخبرات المألوفة للزواج في طبقة المهنيين. وكنت أعرفهما كصديقين، لكنهما كانا يعانيان من المشاكل مثل كل البشر".

### الخلاصة

كثيراً ما يكون ما يوحي ظاهره بأنه تغير شخصي مجرد انتقال من مرحلة في حياتنا إلى مرحلة أخرى.

#### المثيل:

"إريك إريكسون": "الشاب" /لوثر" ص ٩٨

"كارل روجرز": كيف نصبح بشراً ص ٢٧٢

## جيل شيهى

باعتبارها مراسلة صحفية، فقد أرسلت "جيل شيهى" لتفطية الصراع في أيرلندا الشمالية، فحوضرت في أحداث الأحد الدامي - وكانت مسيرة سلمية لحركة الحقوق المدنية للكاثوليك بمدينة ديري تضم أربعة عشر مدنياً معظمهم من الشباب قد تعرضت لإطلاق النار من القوات البريطانية؛ فقتل الجميع. وربما كانت هذه التجربة ستتصبح مجرد ذكرى سيئة في عقل "شيهى" لو لا رؤيتها أمامها طفلًا قد أزاحت رصاصة رأسه عن جسده.

وعندما عادت للولايات المتحدة، بدأت تراجع حياتها، فشعرت - فجأة وهي في الخامسة والثلاثين - بأن أسلوب حياتها الذي يتضمن السفر بحكم عملها صحافية ليس كافياً، وشعرت بأنها "مؤدية" في الحياة" وليس مشاركة فيها فعلاً رغم أن لديها طفلًا، وأنها تزوجت وطلقت، وأصبحت حياتها بالكامل على وشك الانهيار. لقد كانت تعتبر نفسها متقائلة، وشجاعية، ومحبة، وطمومحة، وـ"فتاة جيدة"، لكنها الآن بدا أنها تنظر للجانب القاتم من الحياة - أو ما كانت تعتبره منتصف طريق حياتها.

ومع هذه الفكرة المرعبة تساءلت: "ماذا يفعل غيري من الناس عندما يحدث لهم هذا؟" إن بعضهم يدفع نفسه في عمله بصورة زائدة، وبينما آخرون ممارسة رياضات عنيفة، ولكنها كانت تعرف أن أيّاً من هذه الأنشطة لن يسد الفجوة في روحها.

كان كتاب الممرات: صرخات متوقعة في حياة الراشدين ظاهرة في مجال النشر في سبعينيات القرن الماضي، حيث لم تكن صرخات حياة الراشدين موضوعاً مثيراً للقراء في ذلك الوقت، ومع ذلك فقد حقق الكتاب أعلى المبيعات نتيجة إخراجه الجديد، والترويج المتتابع له في المجالات الشهيرة، ومهارة "شيهى" في النشر. وأسلوب الكتابة هو الأسلوب الذي يتوقعه المرء من صحافية في مجلة راقية، حيث يجذب القارئ من الصفحة الأولى.

من السهل أن نرفض كتاب الممرات لأنه يمثل كتب علم النفس التي كانت موجهة للقارئ العادي في زمن مضى، ومع ذلك فإن معظم القراء للكتاب يقولون: "هذا أنا" عندما يقرأون أوصاف "شيهى" لراحل الحياة. وقد ساعد الكتاب الكثرين على التحرر من الشعور بالوحدة أثناء مواجهتهم سرعة حركة الحياة.

### أحداث مميزة وصرخات عميقة

أدركت "شيهى" أن الحادثة البشعية التي رأتها بعينيها لم تكون إلا محركاً لتغيرات عميقة تحدث بداخلها - نوعاً من أزمات منتصف العمر. وقد أثارت هذه الخبرة اهتمامها بنقاط التحول لدى

الناس، وكم كانت دهشتها عندما اكتشفت أن هذه "المرات" تحدث بانتظام يمكن توقعه في مراحل عمرية واحدة تقريباً. يحاول الناس لوم الأحداث الخارجية على ما يشعرون به، أما هي فكانت تعتبر دائمًا أن الأحداث الخارجية ليست السبب. إن عدم الرضا عن الحياة والذى كانت تراه رضا قبل عامين قد أوضح لها أن ثمة شيئاً يحدث على مستوى أعمق.

وهناك فارق بين الأحداث "المميزة" مثل التخرج في الجامعة، والزواج، وإنجاب الأبناء، وإيجاد عمل – والتي من الواضح أنها ذات أثر كما تقول "شيهى" – والمراحل التطورية التي يمر بها الناس، والتي تغيرهم من داخلهم. يغلب علينا أن ننسى ما نشعر به إلى السبب نفسه، في حين أنه غالباً ما لا يتتجاوز هذا الحدث أن يكون محركاً يدفعنا لمرحلة أعلى وأرقى في الحياة. ورغم أن هذه الأوقات الانتقالية غير مرئية وممولة في أغلب الأوقات، فلا ينبغي لنا أن نخشاها؛ لأنها - في النهاية - تعني أننا ننمو. إننا إذا قررنا قبول التغيير، فيليس أقل من أننا سنعرف أننا ننمو.

وكانت "شيهى" متأثرة بفكرة "إريك إريكسون" من أن بعض النقاط التحولية إما أن تدفعنا باتجاه النمو الشخصي أو أن تجعلنا نفضل الأمان الذي يعيشه المأولف المعروف لنا. وفي كلا الحالتين، فإننا نتعرض للتغيير، ولنا أن نقرر إن كان سيصبح لنا المزيد من السيطرة على عملية التغيير والوعي بها، أو أن نتركها تحدث لنا.

وتقول "شيهى" إن مراحل التطور في الطفولة والراهقة أصبحت واضحة محددة بصورة شبه كاملة، ومع ذلك فلم يول التطور لدى الراشدين الاهتمام الكافي. وحتى تؤلف "شيهى" كتاب المرات، فقد غاصلت في قراءات كثيرة عن مراحل الحياة، وقرأت أعداداً لا حصر لها من السير الذاتية، وبدأت في تجميع قصص حياة أناس بين الثامنة عشرة والخامسة والخمسين. ولأن معظم البحوث تُجرى على الرجال، فقد حرصت على أن يتضمن الكتاب القصص الحقيقية للكثير من النساء، واستكشفت أيضاً تغيرات الحياة لدى زوجين، والضفوط التي قد تتركها على علاقتهما الزوجية.

### التغيير عبر العقود

وحتى تسهل فهم مراحل الحياة، فقد قررت "شيهى" أن تقسم الحياة إلى عقود يسهل فهمها.

### العشرينات

علينا في العشرينات أن نشكل طريقنا في الحياة، ونكتشف طرق الفعل والحياة بما يمنحنا الحيوية والأمل. والاحتمال في هذا العقد أن نسير في أحد اتجاهين، فإذاً أن نفعل ما "ينبغي" لنا أن نفعله في ضوء توقعات عائلاتنا ونظرائنا منا، أو أن نتبع المغامرة، وـ"نجد أنفسنا" .. إما أن نبحث عن الأمان والالتزام، أو أن نتجنب الالتزام تماماً.

يشعر الرجل في هذا العقد بأن عليه الإجاداة في العمل والإعراض للاذلاء، ويكون حبه الأكبر لعمله. أما النساء، فلا يتعرضن لهذا الضغط، فإذا اضطربن للبقاء في المنزل ل التربية الأبناء، فقد

تنتهى بهن الحال إلى درجة أقل من تقدير الذات مقارنة بنظرائهم من الرجال الذين يجدون مردوداً واضحاً جداً على العمل الذي يؤدونه. قد تشعر النساء بأنهن معزولات عن العالم، وبأنهن يحصلن على قدر أقل من التقدير لذواتهن، وليس لأدوارهن كأمهات. وفي حين أن الرجال يشعرون في هذا العقد بأنهم يستطيعون فعل أي شيء، فإن ثقة النساء في هذا العقد بأنفسهن تقل عما كانت عليه أثناء سنوات مراهقتهن.

ويشعر الأزواج في هذا العقد بأنهم يستطيعون التغلب على كل العقبات، ورغم تلك الشجاعة الظاهرة فإنهم غالباً ما يشعرون من داخلهم بدرجة من الشك وعدم الأمان. غالباً ما تختار النساء في هذا العقد للزواج "الأقوى" - وهو ذلك الرجل الذي يستطيع أن يجعل محل ارتباطها الأسرية بدرجة من الدرجات، ولكن فعل المرأة لهذا وزواجها يجنبها أن تتطور ذاتها، وهو ما قد تضطر إليه لاحقاً، ومن أمثلة ذلك أن المرأة التي تتزوج في سن صغيرة تغير تفيراً كبيراً في الثلاثينيات من عمرها وتخرج من ظل زوجها.

تقول "شيهى" إننا عندما نقترب من الثلاثينيات، فعادة ما نشعر بعدم الرضا عما اخذناه من قرارات في العمل، والحياة كما لو كنا قد كبرنا على بعضها. ونشعر في ذلك الوقت بضرورة تغيير توجهاتنا، أو القيام بالتزامات جديدة، حيث قد ترغب في تغيير وظائفنا أو العودة لوظيفة تركناها، أو نقرر إنجاب أبناء. وإذا كنا قد أقمنا علاقة في بداية العشرينات، فربما نجد في ذلك الوقت أنها لم نعد نستمع بها.

وبوجه عام، فإن "شيهى" تحذرنا من أننا إن عانينا من أي نوع من أزمة الهوية في هذه الفترة من العشرينات "والتي تمثل قطعاً للجذور"، فإننا سوف نعاني من أزمة أخرى في وقت لاحق، وسيكون أثراً أكبر علينا.

### الثلاثينيات

الثلاثينيات عقد "الموايد النهائي"، حيث ندرك فجأة - كما أدركت "شيهى" نفسها - أن الحياة ستنتهي عند وقت معين. ويحدد أولوياتنا في هذه المرحلة "بدء ضفت الوقت علينا". وفي حين أن "كل شيء كان ممكناً" في العشرينات، فإننا نعرف في الثلاثينيات أننا ليس لدينا كل الحلول مما قد يصيّبنا بصدمة. إننا في هذه الفترة نبحث عن حقيقة أنفسنا، ونبداً في رؤية أنه ليس من الصواب أن نلوم الأشياء أو الناس. وربما غامت النساء في هذه الفترة بكل شيء لصالح حياتهن الزوجية وأسرهن، ولكن تأكيدهن لذواتهن يبدأ في هذه المرحلة؛ لأنهن يدركن أن الحياة ليست إرضاءً للأخرين أو توافقاً مع المعايير الثقافية فحسب.

وعادة ما تبدأ حالة المرء في الثبات أثناء هذا العقد، حيث يرتبط بمهمة محددة، وقد يشتري منزلًا حتى يوطد رسوخه. وقد يشعر الرجال بأن "فرصتهم الأخيرة" في هذا العقد، حيث يشعر الرجل بأنه لا بد أن يصبح شريكاً في مؤسسة بدلاً من مجرد العمل فيها، أو يصبح مؤلفاً محترفاً لا مجرد "مؤلف شاب واعد".

## الفصل السادس والأربعون

ويصل الناس من الجنسين لاستنتاج مؤداه أن الحياة أكثر جدية وصعوبة مما كانوا يعتقدونه في السبعينات. والمرحلة العمرية بين السابعة والثلاثين والثانية والأربعين هي مرحلة قمة القلق لدى معظم الناس. وقد اتضح من البحوث التي أجرتها "شيهى" أن السابعة والثلاثين عادة ما تكون سنة الأزمة لدى أغلب الناس.

### الأربعينيات

يشعر الناس بالجمود وانعدام التوازن عندما يدخلون الأربعينيات من أعمارهم، حيث يبدو لمن كانت حياتهم تسير للأفضل بدون جهد أن الحياة قد أصبحت تسبب لهم مشاكل ويقولون لأنفسهم عن الاجتهاد الذي اجتهدوه في العمل: "هل كان يستحق العمل فعلًا كل هذا الجهد؟ لماذا لم أنجب أبناء؟". وكم من رجل الأربعينيات شعر بأنه لا يجد التقدير الكافي لذاته، أو بأنه مضفوط، فيقول لسان حاله: "هل الحياة تحتوى على كل هذا؟!".

والأخبار الجيدة هنا هي أن الشخص يستعيد توازنه في منتصف الأربعينيات، حيث قد يعتبر ذوو الأهداف المتتجدة أن هذه الأعوام أفضل أعوامهم. ويدرك الإنسان أنه لا يمكن أن يقوم غيره بمسئولياته نيابة عنه: لذلك يشعر بالسيطرة على مسيرة حياته بصورة أكبر. وتقول "شيهى" إن شعار هذه المرحلة في الحياة هو "كفى تقاهات!" - إننا نحن عليه.

وربما زادت النساء تأكيدهن على ذواتهن في حين أن الرجال قد يرغبون في أن يكونوا أكثر استجابةً انتقاميًّا بعد أن تجاهلوا عواطفهم لصالح حياتهم العملية لفترة طويلة. وقد يفقد الجنس الآخر سطوطه على الإنسان في هذه المرحلة: لأن أفراد كلا الجنسين يكونون قد أدرجوا الجنس الآخر في أرواحهم. ويشعر المرء في هذه المرحلة بالمزيد من الاستقلالية، ويقل احتمال وقوعه في الحب، ومع ذلك فإن قدرته على الوفاء والإخلاص للطرف الآخر تزداد.

### محاولة أن تكون على طبيعتنا الحقيقة

يطلق "يونج" على البحوث في هوية الذات اسم "التفرد"، ويطلق عليها "أبراهام ماسلو" "تحقيق الذات"، أما "شيهى" فقد أسمتها "اكتساب الذات الحقيقة". وأيًّا كان الاسم، فإنه هو هدف مراحل الحياة المتتابعة.

وفي كل مرحلة من مراحل الحياة تكون لدينا الفرصة إما لزيادة تعريفنا بأنفسنا، أو الخضوع لأفكار غيرنا والوفاء بتوقعاتهم منا. إن لدينا ذاتين، إحداهما تريد الانغماس في الآخرين والأشياء، والأخرى تبحث عن الاستقلال الإبداعي والحرية، ونحن نبدل بين هاتين الذاتين على مدار حياتنا، وإحدى هاتين الذاتين تناهى الأخرى طوال الوقت.

إن الكثير من قراراتنا قد يكون مجرد انعكاس لرغبتنا في الهروب من آبائنا أو التميز عنهم، وغالبًا ما يتزوج الناس من خلال هذا الدافع. والغريب أنه لم يتزوج أي شخص - ومن قامت "شيهى" بدراساتهم - من أجل الحب وحده، فقد كان هناك دائمًا سبب أقوى مثل: "لقد كانت

زميلتى تتوقع منى أن أتزوجها"، أو "القد كان والدai يريداننى أن أتزوجه"، أو "هذا هو ما يفعله من هم فى سنى فى مجتمعنا". المشكلة هنا هي أتنا حكم على أزواجنا وفقاً لمدى كونهم بدلاً جيدين للوالدين وليس مزاياداً كأشخاص. وهذا التوجه يجعلنا نقول لأنفسنا - إذا لم نجد السعادة مع أزواجنا: "إن زوجي / زوجتى هى السبب" بدلاً من أن نتحمل مسئولية أنفسنا.

ومما يزيد الأمور صعوبة أنه قلما سارت دورات التطور سيراً متصلة، فقد يشعر الرجل بالنمو والحماس مثلاً بينما تمر المرأة بفترة من الشك في ذاتها وعدم الاستقرار، والعكس صحيح. والنتيجة الشائنة هي أن يلوم بعضنا البعض على ما نشعر به رغم أن التغيير الكبير داخلى في الواقع الأمر.

### تعليقات ختامية

تكمن المتعة الحقيقية لكتاب الممرات في القصص الواقعية التي يقدمها للناس، والأفراد، والأزواج الذين قابلتهم "شيهى". ورغم أن هذه الحكايات قد أصبحت قديمة حالياً، فإنها حكايات ذات قيمة مستمرة. لقد اقتبست "شيهى" عن الروائية "ويلا كاثر" قولها: "ليس هناك إلا قستان إنسانيتان أو ثلاث قصص، وهي تظل تتكرر بقوة كما لو لم تكن قد وقعت أساساً من قبل". إن الوعى الكبير بمراحل حياتنا لا يعني فقداننا السيطرة عليها، بل هو يمكّننا من معرفة المشاكل التي تبدو أنها تخصنا نحن فقط لكنها تحدث لملايين غيرنا، وقد يكون لها علاقة أكبر بالمرحلة العمرية التي تمر بها، وليس بالناس أو المواقف التي نلومها.

وقد تغيرت المراحل التي تتقسم إليها الحياة منذ صدور كتاب الممرات؛ فقد كان متوسط عمر الزواج في الولايات المتحدة الأمريكية في سبعينيات القرن الماضي واحداً وعشرين عاماً للنساء، وثلاثة وعشرين عاماً للرجال. أما الآن - وبعد تأخر الناس في الاستقرار - فإنه من المتوقع إلا يتزوج الناس إلا في نهايات العشرينات، بل وفي الثلاثينيات عندما يكتشفون ما يريدونه ويتحلون بالمستوى المطلوب من الالتزام. ومن الشائع أيضاً حالياً أن تؤجل النساء إنجاب أبناء، أو عدم الإنجاب نهائيًا. ولم تناقش "شيهى" الحياة بعد عقد الأربعينات، حيث كانت تعتبر ما بعد ذلك بدايات جديدة بالنسبة للكثيرين - إذا أخذنا في الاعتبار ارتفاع متوسط الأعمار.

وهذا يجلب لنا السؤال: وما هو الشكل الذي تأخذه أزمات الحياة إذا حافظ الناس على صحتهم قوية بعد عمر المائة عام - كما يتوقع العلماء؟ ربما سنكون أكثر استعداداً لأن نرى الحياة كمجموعة من المراحل الانتقالية الحتمية، والتي تفصل بينها فترات من الاستقرار النسبي. وربما تخلينا عن التقسيم القديم بين "الشباب"، و"النضج" وأصبحنا ننظر للبشر على أنهم مخلوقات مرنة دائمة التطور لا أن ننظر إليهم على أنهم ذوات هويات محددة ثابتة.



### "جيل شيهى"

تشهير "شيهى" بتصویرها القوى للشخصيات الشهيرة في المجلة التي تعمل بها، ومن تلك الشخصيات: "جورج دبليو. بوش"، و"ميغائيل جورباتشوف"، و"نيوت جينجريش"، و"مارجريت تاتشر"، و"صدام حسين". ولأنها محررة مشاركة قديمة في مجلة *Vanity Fair*؛ فقد كسبت الكثير من الجوائز الشخصية.

ظل كتاب الممرات على قائمة جريدة نيويورك تايمز بأعلى الكتب مبيعاً لمدة ثلاثة سنوات، وترجم إلى ثمان وعشرين لغة، وصنفته دراسة بحثية أجرتها مكتبة الكونгрس الأمريكية واحداً من بين الكتب العشرة الأكثر تأثيراً في العصر الحالي.

ومن مؤلفات "شيهى" الأخرى كتب: *The Silent Passage* (1981)، و*Pathfinders* (1991)، و*Hillary's Choice* (1991)، و*Understanding Mens Passages* (1992)، و*Menopause* (1992)، وهو كتاب في وصف شخصية "هيلاري كلينتون" (1999)، و*Sex and the Seasoned Woman* (2001)، و*Sex and the Seasoned Woman* (2006). وفي مسيرة من "شيهى" للتغيرات الثقافية والاجتماعية؛ فقد نشرت نسخة منقحة ومحدثة من كتاب الممرات عام (1990).

١٩٧١

## ما وراء الحرية والكرامة

"كان من الممكن أن نقول منذ خمسة وعشرين عاماً مضت إن الإنسان يفهم نفسه جيداً كجزء من عالمه. أما الآن، فلن أقل ما يفهمه الإنسان هو نفسه. لقد حققت علوم الفيزياء والأحياء تقدماً كبيراً دون أن يصحب هذا التقدم أى تقدم مماثل في علم السلوك الإنساني".

"البدوى على ظهر جوارده فى منغوليا، ورائد الفضاء فى الفضاء الخارجى مختلفان، ومع ذلك فإنه - وعلى حد علمنا - لو ولد كل منهما حيثما ولد الآخر لسار فى نفس المسار الخارجى الذى سار فيه الآخر".

"على الرغم من أن الثقافات تتطور على أيدي من ساعدهم حكمتهم وحماسهم على تحديد ما يفعلونه أو ما سوف يفعلونه، فإن التطور النهاي ينبع عن البيئة التى تجعل كل من هؤلاء حكيمًا ومتخصصًا".

### الخلاصة

يتشكل البشر ببيئاتهم - مثلما يحدث مع الحيوانات - ولكن البشر يتميزون عن الحيوانات فى قدرتهم على التوافق مع البيئات الجديدة أو إيجادها.

المثيل:

"هاري هارلو": طبيعة الحب ص ١٦٦

"ستانلى ميلجرام": إطاعة السلطة ص ٢٢٦

"إيفان بافلوف": الردود الشرطية المنعكسة ص ٢٣١

"ستيفن بينكر": اللوح الأبيض ص ٢٥١

## بى . إف . سكينر

كان "سكينر" واحداً من أكثر رموز علم النفس إثارة للجدل، ولم يكن يعتبر أن البشر يختلفون عن الحيوانات، بل إنه تمرد بينما كان لا يزال طالباً شاباً يدرس علم النفس ضد الفكرة الرومانسية من أن السلوك الإنساني نتيجة للانفعالات الداخلية، أو الأفكار، أو الدوافع (أو "النفس" عموماً). لقد أوضحت تجارب "بافلوف" (انظر تعليقنا عليه ص ٢٢٨) أنه ينبغي تحليل الإنسان على أنه حيوان يتفاعل مع بيئته.

مع ذلك، فقد تجاوز "سكينر" ما توصل إليه "بافلوف" من خلل وضعه لنظرية "السلوك الفعال"، والتي قال فيها إن البشر ليسوا مجرد آلات لإصدار ردود الأفعال، بل ويفرون أفعالهم أيضاً وفقاً لنتائج سلوكاتهم. وهذه التفرقة الفلسفية تفتح الباب أمام توعّه هائل من الاختلافات بين البشر، في حين تؤكّد المدرسة السلوكيّة في علم النفس على أن البشر مخلوقات تحكمهم بيئتهم.

وقد أصبح "سكينر" أشهر رموز المدرسة السلوكيّة؛ لأنّه كان عبقرياً في تجاربه (وكان الحمام موضوع تجاربه كما كانت الكلاب موضوع تجارب "بافلوف")، ولأنّه ألف كتاباً. لقد كان مزجّه بين المهارات الفنية، والرغبة في رؤية الصورة الفلسفية الكبرى مزجًا غير عاديًّا مما جعله يتمتع باحترام زملائه، ويُؤلِّف كتاباً حققَتْ أعلى المبيعات، وحثّ الناس على التفكير.

### هل ثمة تكنولوجيا للسلوك؟

صدر كتاب ما وراء الحرية والكرامة في وقت كانت قضايا الزيادة السكانية، والحروب النووية تمثل تهديداً بشعاً للبشر، حيث اعتبروا أن بقاء الجنس البشري مهدد بالفناء. ما الذي يمكن عمله؟

عندما قال "سكينر" إنه من الطبيعي أن نحاول حل مشاكل العالم من خلال التقدم العلمي والتكنولوجي، فقد أكد أنه لن يتم التوصل لحلول حقيقة ما لم يتغير سلوك البشر. إن وجود وسائل منع الحمل لا يضمن أن تستخدمنا الناس، وتحقيق تقدّم في تكنولوجيا الزراعة لا يعني بالضرورة تطبيقها. إن الناس تسبّب مشاكل، ومع ذلك فإنه لا يكفي أن نحسن علاقتنا الناس بالتكنولوجيا، أو حتى أن نجعلهم يألفونها، فما يحتاج إليه الناس فعلًا هو "تكنولوجيا للسلوك".

وقد لاحظ "سكينر" مدى ضعف التقدّم الذي تحقق في علم النفس مقارنة بالتقدّم الذي شهدّه علم الفيزياء والأحياء. في اليونان القديمة لم تكن معرفة الناس لما يحرّكهم ويدفعهم أقل

## الفصل السابع والأربعون

أهمية من معرفتهم لما يحرك الكون بالكامل. أما الآن، فإن المعرفة في العلوم الطبيعية قد سبقت المعرفة بالإنسان بمراحل هائلة.

### إيجاد علم نفس جديد

كان "سكينر" يرى أن علم النفس كان يبحث عن أسباب سلوك البشر في الاتجاه الخطأ؛ لذلك كان يتسم بالخطأ. لقد تحررنا من أوهام أن الناس تمتلكها الشياطين أو الأرواح الشريرة، ومع ذلك فلا يزال علم النفس يستند إلى رؤية أن سلوكياتنا تحددها "عوامل داخلية"، حيث يقول "فرويد" مثلاً إن سلوكيات الفرد لا يحددها عامل واحد، بل ثلاثة عوامل (الأنماط، والهوى، والأنماط الأعلى). وقد كان السيميائيون في العصور الوسطى ينسبون لكل شخص "جوهر" غامض من نوع ما يشكل سلوكياته، ونحن الآن نعتقد بوجود شيء اسمه "الطبيعة الإنسانية" يقال إنه هو ما يحركنا. وكانت نتيجة ذلك أن أصبحنا نظن أن مشاكل العالم تتلخص في التوجهات الإنسانية الداخلية، مثل التغلب على الكبراء، أو تقليل الرغبة في السلطة، أو العداون، أو زيادة احترام الذات، أو إيجاد شعور بالهدف في الحياة.. إلخ.

أما "سكينر"، فكان يرى أن كل تلك التصورات عن البشر غير علمية. لقد تحررت علوم الفيزياء والحيوانات منذ زمن من فكرة أن الأشياء أو الحيوانات يحركها "هدف بداخلها"، ومع ذلك لا نزال نقول إن مشاعر لامادية "تسبب" العدوان البدني الذي يمارسه بعض الناس. يقال إن حالات العقل تؤدي إلى السلوك، وهذه "العقلنة" - كما أطلق عليها "سكينر" - تعنى أن السلوك لا تتم دراسته من حيث هو سلوك في حد ذاته.

### علم نفس البيئة وليس العقل

قال "سكينر" إننا لو سألنا أحدهم عن سبب ذهابه للمسرح، فسيقول: "الآن أحببت الذهاب للمسرح"، فتقابل إجابته هذه كفسيير، ومع ذلك فإنه من الأكثر دقة أن نعرف ما الذي جعله يذهب للمسرح في الماضي، وما الذي سمعه أو قرأه عن المسرحية. إننا نعتبر الناس "مراكز يخرج منها السلوك"، في حين أن الأكثر دقة أن نعتبر الناس المنتج النهائي لتأثير العالم عليهم وردود أفعالهم تجاه ذلك العالم. إننا لسنا بحاجة لمعرفة حالة المراء العقلية، أو مشاعره، أو شخصيته، أو ما يخطط له، أو هدفه حتى ندرس سلوكه. يقول "سكينر" إننا إذا أردنا معرفة سبب تصرف الناس بالطريقة التي يتصرفون بها، فإن كل ما نحتاج لمعرفته هو الظروف التي جعلتهم يتصرفون بهذه الطريقة.

إن البيئة ليست مجرد ساحة تظهر عليها سلوكياتنا الناتجة عن إرادتنا المستقلة، بل هي تشكل هوبياتنا وشخصياتنا. إننا نغير أسلوب سلوكياتنا وفقاً لما نعرف أنه مفيد لنا (أو لباقائنا) أو غير مفيد. إننا نعتقد أننا أحجار في سلوكياتنا، ومع ذلك فإنه من الأكثر دقة أن نلاحظ أننا نتصرف

وفقاً لما "يدعم" أفعالنا. وكما أن أي كائن حتى يزدهر أو يضعف وفقاً لتفاعلاته مع البيئة وتكيفه معها، فإن الإنسان نتيجة لتفاعلاته وتواافقه مع العالم الذي ولد فيه.

### بيئات أفضل، وأناس ليسوا أفضل

ما الذي كان "سكينر" يقصده بعنوان ما وراء الحرية والكرامة لكتابه؟ لقد اعترف "سكينر" بأن "أدبيات الحرية" قد حققت نجاحاً في الماضي في إلهام الناس بالتمرد ضد السلطات القمعية. وكان من الطبيعي أن تربط هذه الكتابات بين التحكم في الناس واستغلالهم وبين الشر، وتقدم المخرج من هذا التحكم والاستغلال على أنه شيء جيد.

أما "سكينر"، فقد وجد شيئاً مفقوداً في هذه المعادلة البسيطة، وهو أن الإنسان قد شكل مجتمعاً، بحيث يتضمن صوراً مختلفة من تحكم الناس في بعضها، وأن هذا التحكم يقوم على النفور أو البواعث بدرجة أكبر من قيامه على القوة الواضحة. إن معظم هذه الصور الدقيقة من التحكم والسيطرة تجعل الناس مستعدين للخضوع لها؛ لأنها في النهاية تخدم أهدافهم الاجتماعية أو الاقتصادية. وعلى سبيل المثال، فإن ملايين الناس يكرهون وظائفهم، ومع ذلك لا يتذكرونها بسبب آثار تركهم للعمل – إن هؤلاء يتحكم فيهم النفور وليس القوة وفي كلتا الحالتين فإنهم خاضعون للتحكم. يعيش البشر في مجتمعات، وحتى يحافظوا على وجودهم فإن تلك المجتمعات تتطلب قدرًا معيناً من السيطرة والتحكم. ألن يكون من الأفضل أن نعرف بأننا لسنا أحراراً ومستقلين كما نحب أن نعتقد، وأن نتحلى بالانفتاح تجاه اختيار صور السيطرة التي نخضع لها؟ لماذا لا تكون علميين بشأن صور السيطرة والتحكم الأكثر كفاءة؟ إن هذا هو أساس وجوه المدرسة السلوكية في علم النفس.

ويرى "سكينر" أن العقاب أسلوب سيئ للتعامل من لا يفهمون الأهداف الأكبر للمجتمع أو لا يجيدون التفاعل معها، وأن الأسلوب الأفضل هو تغيير سلوكيات هؤلاء من خلال التأكيد على أساليب سلوكية بديلة. ليس من الممكن أن نعطي الناس هدفاً أو نية، ومع ذلك فمن الممكن أن نجعل بعض السلوكيات جذابة وغيرها أقل جاذبية. وكتب "سكينر" يقول إننا إذا أخذنا بعين الاعتبار القوة التشكيلية الهائلة للبيئة، فسيكون من الأفضل أن نستخدم الموارد البيئية حتى "تصمم بيئات أفضل، لا بشرًا أفضل". إننا لا نستطيع تغيير العقول، وكل ما نستطيع تغييره هو البيئة بما يجعل الشخص يتصرف بصورة مختلفة.

### حلقات في سلسلة واحدة

وكانت فكرة "سكينر" هي أننا قد نبدل طاقة هائلة في تحسين أخلاقيات البشر في حين أنها كجنس حتى نستطيع إنجاز المزيد من خلال التركيز على نوعية المواقف البيئية التي تؤدي إلى الإنجاز الكبير. ولم ينكر "سكينر" أن هناك الكثيرين من الناس قدمو إسهامات هائلة، ومع ذلك

فقد كان يعتقد أنتا كبشر نستطيع أن ننجز مثل ما أنجز هؤلاء ليس من خلال تقوية أخلاقيات الانتصار الفردي، بل من خلال توفير بيئة أكثر إيجابية.

قال "سكيينر": "على الرغم من أن الثقافات تتطور على أيدي من ساعدتهم حكمتهم وحماسهم على تحديد ما يفعلونه أو ما سوف يفعلونه، فإن التطور النهائي ينبع عن البيئة التي تجعل كل من هؤلاء حكيمًا ومتخصصًا". إن ما نعتبره "خصائص للشخصية" هو في حقيقته تراكم تاریخ من الدعم البيئي. وبإيجاز، فقد كان "سكيينر" يعتقد أن الثقافة السائدة تقدس البشر، أما هو فكان لا يعتقد أن سلوكيات البشر تختلف كثيراً عن سلوكيات الحيوانات. ورغم إمعانه التفكير في مدى تعقد البشر وسلوكياتهم، فقد قال إنهم لا يختلفون عن الحيوانات، من حيث إنهمتمكن دراستهم دراسة علمية. ورغم أن الشعراء، والكتاب، والfilosophes، والمؤلفين طالما احتفوا بالدافع الداخلي الذي يوجه النفس الإنسانية، فقد كان تعريف "سكيينر" العيادي للنفس هو: "النفس مخزون من السلوكيات الملازمة لوقف محدد".

وعندما سُئل "سكيينر" عن الضمير والأخلاقيات قال: "ليس الإنسان حيواناً أخلاقياً بمعنى أنه يمتلك خصائص معينة بالفضيلة، ولكنه أنس بيئه اجتماعية معينة جعلته يتصرف بطرق أخلاقية".

ورغم أن "سكيينر" كان يعتقد أن كل إنسان متفرد تقرداً كاملاً، فقد كان يرى أيضاً أن هذا ليس بالمعنى المفهوم، لأن كل فرد مرحلة في عملية بدأت قبل وجوده بزمن طويل، وأن هذه العملية ستتواصل بعد ذهابه. وفي ظل هذا الإطار الأكبر، ألن يكون من الحماقة أن نكرر الحديث عن التفرد والفردية؟ من المؤكد أنه من الأكثر إنتاجية أن نعتبر أنفسنا حلقات في سلسلة طويلة تشكلها عواملنا الوراثية وبيئتنا، ومع ذلك فنحن أيضاً نستطيع تشكيل بيئاتنا.

### تعليقات ختامية

أثار كتاب ما وراء الحرية والكرامة الكثير من الجدل عند صدوره؛ لأنه بدا كما لو كان يقوض أركان أخلاقيات الحرية الفردية. ولكن هل كانت أفكار "سكيينر" بهذه الخطورة حقاً؟ إن الحرية فكرة رائعة حقاً، ومع ذلك فإن الثقافات والمجتمعات تتطلب - بحكم طبيعتها - نظماً قوية من السيطرة والتحكم حتى تبقى. وقد وصف "سكيينر" تطور الثقافة بأنه "تمرين هائل على السيطرة على الذات من نوع ما"، وأنه لا يختلف عن تنظيم الناس لحياتهم ليضمنوا تواصل البقاء والثراء. ومن هنا، فإن السيطرة والتحكمحقيقة من حفائق الحياة، وكان "سكيينر" يرى أنه من الممكن خلق ثقافات تقل فيها السيطرة القائمة على النفور والتهديد بالعقاب إلى ثقافات أكثر إيجابية يتلقى الناس عليها بيارادتهم وحرياتهم، وهذا السيناريو هو ما ذكره في كتاب *Walden II* - كلاسيكته الأدبية الطوباويه. وقد يبدو ظاهر هذا التوجه أنه مرحلة أولى من الشيوعية، ومع ذلك فالاختلاف الأساسي بينه وبين المذهب الشيوعي هو إيمان الشيوعية غير السليم بالطبيعة البشرية. وفي المقابل، فقد كانت المدرسة السلوكية تستهدف التحليل العلمي لكيفية تصرف البشر،

بحيث لا تعتمد أية ثقافة تستمد من مبادئ هذه المدرسة وأفكارها على أمل حالم، بل على حقائق يمكن ملاحظتها.

ومن الأفكار المذهلة عند "سكينر" - والتي ربما كانت لها علاقة بعصرنا - أن الثقافات التي تعلى من قيمة الحرية الفردية على أي شء آخر، والتي تقبل الرؤية "الرومانسية" لعلم النفس، والتي تقول بحرية الشخص من داخله.. إلخ - مثل هذه الثقافات تخاطر بأن تسبيقها ثقافات أخرى تضعبقاء كأولوية أولى لها. قد تفتخر بعض المجتمعات بأنها مجتمعات "على حق"، ولكن هذا التصلب لا يضمن لها المستقبل المزدهر دائمًا.

إذا كنت من أنصار الاعتقاد القوى بالمسؤولية الشخصية، وحرية الإرادة، وسمو الفردية؛ فإن كتاب "سكينر" قد يحدث ثورة في تفكيرك. هل كان يعتقد فعلاً أن فكرة الفردية ينبغي أن تتلاشى؟ كلا، بل كان يريد باختصار التخلص من فكرة "الشخص الداخلي" - الذي يقال إنه يستطيع ببطولة أن يغير البيئة حتى يحقق أهدافه. قال "سكينر" إننا لا نغير البشر بدراساتهم دراسة علمية، إلا بقدر تقليل التحليل الذي قدمه إسحق نيوتن لقوس قزح من جماله.

ورغم أن كتابات "سكينر" قد لا تساير الموضة المعاصرة، فقد تركت أثراً هائلاً على عدة مجالات، وربما جاء الوقت الذي تغير فيه نظرة الناس إليه على أنه رجل المعامل البارد لتصبح صورة حقيقة له كشخص كان يعرف أن هناك الكثير من الخطورة في المغامرة بوضع المذاهب والأفكار الرومانسية عن البشر. لقد كان إنسانياً حقيقياً، من حيث استهدافه بإيجاد أساس عملى لتحسين حياة البشر.

### "بي. إف. سكينر"

ولد "بورهوس فريديريك ("فريدي") سكينر" عام ١٩٠٤ بقرية سوسوكوهانا - وهي قرية صفيحة على خط سكة حديدية بولاية بنسلفانيا، وكان والده محامياً ووالدته ربة منزل. التحق "سكينر" بكلية هاميلتون في نيويورك، وحصل منها على البكالوريوس في اللغة الإنجليزية، وكان يحلم بأن يصبح كاتباً. عاش حياة بوهيمية في قرية جرينتش بنويورك لفترة، ولم يحقق نجاحاً في كتابة الشعر أو القصة القصيرة، وتصادف أن قرأ مؤلفات "بافلوف"، و"جون بي. واطسون" - مؤسس المدرسة السلوكية في علم النفس - فالتحق بجامعة هارفارد لدراسة علم النفس.

وفي هارفارد، حصل على درجتي الماجستير والدكتوراه، وأجرى بحوثاً، واشتغل بالتدريس. وقد شغل منصب رئيس مجلس إدارة قسم علم النفس بجامعة مينيسوتا (١٩٣٧ - ١٩٤٥)، وإنديانا (١٩٤٥ - ١٩٤٨)، وفي هذه الأثناء أجرى الكثير من تجاربه التي أدت إلى شهرته. وفي عام ١٩٤٧، عاد إلى جامعة هارفارد ليحاضر عن "ويليام جيمس"، ثم عمل بعد ذلك أستاذًا لعلم النفس بكلية إدجر بيرس.



## الفصل السابع والأربعون

وقد حصل "سكينر" على الكثير من صور التكريم، ومنها حصوله على الميدالية القومية الأمريكية في العلوم عام ١٩٦١، والتي أنعم عليه بها الرئيس "ليندون جونسون". ومن كتبه الأخرى: *Verbal Behavior* (١٩٤٨)، و *The Behavior of Organisms* (١٩٣٨)، و *Walden II* (١٩٢٨)، و *Science and Human Behavior* (١٩٥٧)، والذي انتقده "ناعوم تشومسكي" انتقاداً شهيراً، و *About Behaviorism* (١٩٥٢)، و *Behavior* (١٩٧٤). ونشر سيرته الذاتية ثلاثة أجزاء هي: *The Shaping of Behaviorist Particulars of My Life* (١٩٧١)، و *Consequences* (١٩٨٢)، و *Toward a Sane Society* (١٩٩٠).

١٩٩٩

## الحوارات الصعبة

"قال الناس الذين عملنا معهم إنهم أصبحوا يشعرون بقلق أقل وكفاءة أكبر في كل ما يجرونه من حوارات، وأنهم أصبحوا أقل خوفاً مما يقوله الآخرون. لقد زاد شعورهم بحرية الفعل في الموقف العصبية، وزادت ثقفهم بأنفسهم، وبنكامل شخصياتهم، وباحترامهم لأنفسهم، ولقد تعلموا أيضاً أنه كثيراً ما يقوى التعامل البناء مع الموضوعات الصعبة في الموقف للجرح للعلاقات، وأن هذه فرصة جيدة جداً لا تعوض".

### الخلاصة

تحمل الحوارات الصعبة بداخلها فرصة لتحويل العلاقات للأفضل، ولكن هذا لن يحدث إلا إذا تحول تركيز المرأة أثناء الحوار من محاولة توصيل رسالة معينة إلى اكتشاف سبب سلوك محدثه بالطريقة التي يسلك بها.

#### المثيل:

"روبرت بولتون": مهارات الناس ص ٣٦

"روبرت تشالدينى": ترك الأثر ص ٧٤

"سوزان فوروارد": الابتزاز العاطفى ص ١١٢

"كارل روجرز": كيف تصبح بشراً ص ٢٧٢

# "دوجلاس ستون"، و"بروس باتون"، و"شيلا هين"

الحياة مليئة بالحوارات الصعبة، ومع ذلك فإننا جميعاً نتجنب هذه الحوارات، فهل هناك شيء يمكن أن يجعل هذه الحوارات أقل صعوبة؟ كان كتاب الحوارات الصعبة: *كيف تناقش الأمور الأكثر أهمية نتيجة لخمسة عشر عاماً من العمل في بحث أجرته جامعة هارفارد عن موضوع التفاوض، وهو البحث الذي نتج عنه أيضاً كتاب Getting to Yes* الذي يناقش التفاوض، والذي يبع منه أربعة ملايين نسخة. ولما كانوا من المشاركين في المشروع البحثي، فقد كان "ستون"، و"باتون"، و"هين" يستهدفون إيجاد طريقة لجعل التواصل الثنائي بين فردين أكثر فاعلية وكفاءة. لقد عملوا مع طيبة جامعة ومهنيين آخرين حواراتهم الأكثر صعوبة ولقاءاتهم للتوصيل لأساليب جديدة لفهم الصراع والتفاعل.

ورغم أن الخلية العلمية للمؤلفين في التفاوض، والتأمل، والقانون؛ فإنهم يستندون في تأليفهم لكتاب الحوارات الصعبة إلى نتائج بحوثهم عن السلوكيات داخل المؤسسات، وأساليب العلاج المعرفي، وعلم النفس الاجتماعي، ونظرية التواصل، وخاصة آليات التواصل داخل العائلات. وقد ذكر المؤلفون تأثيرهم بعلماء نفس كثيرين مثل: "آدون بيك"، و"ديفيد بيرنز"، و"كارل روجرز"، وجاءت النتيجة كتاباً مرجعياً مميزاً يعرفنا بالأساليب القوية التي تم توظيفها في الأماكن والأوقات التي كانت تتضمن أكبر قدر من المشاكل في العالم مما أدى إلى جلوس الجانبيين المتعارضين معاً وتكونين مستقبل جديد.

## ما هو الحوار الصعب؟

بعد أن عرف "ستون"، و"باتون"، و"هين" موضوع كتابهم بأنه "أى شيء يجد المرء صعوبة في التحدث عنه، ويحاول تجنبه"، فقد أوضحوا أن معظم الناس لا يستطيعون بسهولة أن:

- ❖ يتخلصوا من شخص.
- ❖ يهدموا علاقة.
- ❖ يواجهوا زوجات آبائهم.
- ❖ يعرضوا مشكلة تعرضهم للتعذيبات.
- ❖ يطلبوا زيادة في الراتب.

## الفصل الثامن والأربعون

ويشبه المؤلفون توصيل الرسالة الصعبة بـ"إلقاء قبضة يدوية مغلفة بالسكر" تُحدث الأثر التدميري سواء أقيمت بقوه أو بنعومة". وليس الحل هو إلقاءها "بصورة تكتيكية"، وكذلك فلا يكفي أن يكون المرء "دبلوماسيًا": فليس من ضمانة في أن لطافتنا أثاء توصيل هذه الرسالة سيخفف من وقع أثراها. ما هو الحل - إذن؟ بدلاً من إلقاء القبضة اليدوية "أو توصيل الرسالة"، يعدّنا المؤلفون بأن نُحدث تحويلاً شاملًا في حواراتنا بتحويلها إلى ما يطلقون عليه "الحوارات التعليمية". وفي حين أن هذه الطريقة الجديدة من التواصل تتطلب جهداً حتى تتمكن السيطرة عليها وإجادتها، فإنها تقلل الضغوط الناتجة عن تعاملاتنا مع الناس بصورة هائلة. إن الحوارات التعليمية تزيد ثقة كل الأطراف المشاركة فيها في أنفسهم لعدم احتواها على اللوم، حيث يحل الاستماع محل اللوم. وهذا يزيد الثقة بالنفس وبالآخر بصورة طبيعية، بحيث يتحول الصراع إلى فهم.

### ثلاثة حوارات في واحد

ويستند كتاب "الحوارات الصعبة" إلى فكرة أن "كل حوار صعب في حقيقته ثلاثة حوارات"، فقبل وبعد الكلمات التي تُقال بالفعل في الحوار هناك في الغالب تلك الحوارات التي يقلب عليها أن تكون داخلية، وتتضمن تصورنا للموقف وما يمثله لنا من معنى.

### حوار "ماذا حدث؟"

وهو ما يحدث عندما نفحص النتيجة من منظورنا: من قال ماذا، وعلى من يقع اللوم، ومن المحق؟. والمشكلة هنا أنتا لا نراجع أبداً رؤيتنا من المحق ومن غير المحق، ولا نراجع حقيقة أن الحوارات الصعبة تدور حول "الحصول على الحقائق بصورة صحيحة"، وليس حول "ماذا يقصد محدثنا". إن هذه الحوارات صراعات في المدركات، والتفسيرات، والتقييم أساساً. ومع ذلك، فنندما نغير توجهنا من توصيل رسالة معينة إلى اكتشاف كيف يرى محدثنا الأشياء من منظور مختلف عن منظورنا، فإن الحوارات تقل حدتها فوراً وكثافتها الانفعالية. وبدلاً من أن تعتبر تصوراتنا للموقف على أنها "الحقيقة" نعتبرها مجرد تصورات.

### حوار المشاعر

ما هو شعوري تجاه ما قيل؟ هل المشاعر محدثي ما يبررها؟ هل المشاعر ما يبررها؟ ما الذي ينبغي أن أفله إذا شعر محدثي بالغضب أو الألم؟ تدخل الحوارات الصعبة الكثير من المشاعر القوية، ومع ذلك فلا يتم التعبير عن هذه الانفعالات في الغالب. عندما يتحدث اثنان، فثمة حوار موازٍ يجري في عقل كل منهما بشأن ما يشعر به نحو التفاعل.

إذا أخذنا في الاعتبار أن المشاعر قد تقييم على إصدار الحكم الصحيح، وتجعل الأمور غير مريحة، ألا ينبغي علينا - إذن - أن نحاول أن نتحرر من المشاعر تماماً؟ هل ينبغي علينا الالتزام

## "دوجلاس ستون"، و"بروس باتون"، و"شيلا هين"

بـ "الحقائق" فحسب؟ رغم أن هذا قد يبدو فكرة جيدة، فإن "ستون"، و"باتون"، و"هين" يقولون إن تجريد الحوارات الصعبة من المشاعر أشبه بأوبرا بدون موسيقى، حيث نعرف قصة الأوبراء، ولكننا لا نعرف هدفها بأية حال. وقالوا إن "الحوارات الصعبة لا تتضمن انتفادات فحسب، بل هي أساساً مشاعر يتم التعبير عنها".

## حوار الهوية

هل يهز ما قلناه لمحدثنا أو ما قاله لنا شعورنا بهوياتنا؟ هل جعلنا الحوار نشعر فجأة بأننا أشرار من داخلنا، أو نفتقر للكفاءة، أو خونه؟ إن حوار الهوية يدور حول تصور الذات واحترامها. إذا كان لدينا موعد مع رئيسنا في العمل لنطلب منه فيه زيادة راتينا، فإننا نشعر بالعصبية؛ وذلك لأننا سنتثير مع ذلك الرئيس ومع أنفسنا تقدير قيمتنا. إنها ليست مسألة مال، بل شيئاً يتعلق بنا كأشخاص. وبالمثل، فإذا كان على رئيس العمل أن يفصل أحد العاملين معه، مما الذي يقوله هذا الحدث عن ذلك الرئيس، وهل هو شخص قاسٍ مدعوم الشفقة؟ إن فصل أحد العاملين لا يخص الرئيس في العمل إلا بصورة جزئية! ومعرفتنا بحوارات الهوية التي نجريها مع أنفسنا قد يكون لها أثر كبير على الحوارات الصعبة التي نجريها. إذا عرفنا أن هذه الحوارات تدور حول تصورنا لأنفسنا، فسيقل احتمال فقداننا للتوازن الانفعالي.

إننا عندما نعرف أن الحوارات الصعبة في حقيقتها ثلاثة حوارات تجري في وقت واحد، وعندما نعرف الأخطاء التي ترتكبها في كل نوع منها، فسوف نستطيع تغيير موضع التركيز تلك الحوارات - كما يقول المؤلفون. إذا عرفنا بذلك، فسنرى أنها لا تدور حول من الحق ومن غير الحق، بل حول فهم المشكلة الحقيقة. تتضمن معظم الحوارات الصعبة توجيه الاتهامات، ولكن هذا لا يؤدي إلا إلى مزيد من الصراع، والإنكبار، والتوصل لأحكام غير صحيحة. إن اللوم لا يؤدي إلا إلى المزيد من التعتيم على المشكلة مما يمنعنا من معرفة موضع الخطأ.

وبديل اللوم هو الإسهام المشترك، وبدلًا من محاولة اكتشاف الموضع الذي يمكن توجيه اللوم عليه، علينا أن نحرص على التأكيد على ما أسمهم في إيجاد حل المشكلة، وهذا تحول بسيط من التركيز على الأشخاص إلى التركيز على المشكلة التي يتضمنها الحوار الصعب. إن توجهنا هنا يتحول من إثبات شيء معين أو "وضع أحدهم في وضعه الصحيح" إلى فضول وبحث حل مشترك للمشكلة.

## الاستماع إلى ما ي قوله كل طرف

وأول ما يتطلبه الانتقال من توجيه اللوم إلى الإسهام في حل المشكلة هو الاستماع: كيف يرى الآخر الموقف. وما تصوره لما حدث؟

ومن بين القواعد التي يقدمها المؤلفون في الكتاب أن الناس لا تغير أبداً ما لم يشعروا بأن من يتعاملون معه قد فهمهم. إن طلبنا من أحدهم فعل شيء معين يقلل احتمالات أن يفعله في حين

أن فهم ذلك الشخص قد يحطم جدار المقاومة عنده. وعلى سبيل المثال، قد يضايق "تريفور" أن "كارين" لا تقدم تقريرها في الوقت المحدد. أما "كارين"، فلن تعتبر تسليمها التقرير في موعده مهمًا إلا إذا فهم "تريفور" سبب عدم فعلها لذلك. وعندما يجلسان لمناقشة المشكلة، يكتشف "تريفور" أن "كارين" تفعل هذا نتيجة لكسلاها أو حقدها، ولكن لأنها لا بد أن تنتهي من طلبات العمالء أولاً. أما "كارين"، فإنها تسمع من "تريفور" كيف أن عدم تسليمها له التقرير في موعده يسبب له مشاكل. وعندما يفهم كل منهما الآخر، فإنهما يستطيعان التوصل لشيء – ولكن ليس قبل ذلك. وعبر المؤلفون عن هذا فيقولون: "إذا أردنا تحقيق أي تقدم في حل الخلافات، فلا بد أن نفهم ما يحدث للطرف الآخر جيداً لنعرف مدى معقولية ما يفعله في ضوء ظروفه".

ومع ذلك، فمن المؤكد أنه ستكون هناك أوقات نعرف فيها أننا على حق وأن الطرف الآخر مخطئ.. ألن تكون على حق عندما نحاول إقناع ابننا بأن يكف عن التدخين؟ ربما، ومع ذلك، فليست العبرة بمن الحق، فابننا يعرف قدر ما نعرفه عن أضرار التدخين، وهنا قد يكون الصراع حول تخلص الابن من صورة الابن المطبع والتمتع بقدر أكبر من الاستقلالية. وعندما يدرك الابن أن ذلك التغيير في هويته قد فهمه الأب؛ فإنه قد لا يكون بحاجة لمواصلة التدخين.

### لاتتفعل، بل عبر عن مشاعرك

إن التعبير الحريري عن المشاعر جزء في الخروج بنتيجة من الحوارات الصعبة. ويقدم المؤلفون الكثير من النصائح الحكيمية في هذا الصدد، ومنها:

- ❖ إذا حاولنا كبت مشاعرنا، فإنها ستظهر على أية حال من خلال نغمات أصواتنا، أو لغة أجسامنا، أو تعبيرات وجوهنا.
- ❖ لا ينبغي أن نخلط بين الانفعالية، والتعبير الواضح عن الانفعالات مثل قولنا: "أشعر بالألم، أو "أشعر بالغضب". علينا لا نترجم مشاعرنا إلى أحكام نصدرها على من نتعامل معه.
- ❖ من الصعب للغاية على بعض الناس أن يبدأوا جملة أو حواراً بكلمة "أشعر ب...", ومع ذلك، فإن قولها سيجعل الطرف الآخر يستمع فعلاً.
- ❖ لا ينبغي أن نتصل من مسؤولينا عن انفعالاتنا، فهي حقيقة؛ لذلك احذر من جملة "الناس الجيدون ليست لديهم مشاعر سيئة".
- ❖ مشاعرنا لا تقل أهمية عن مشاعر الطرف الآخر، ومع ذلك فإننا عندما ننكر هذا، فإننا قد ندمر علاقتنا بأيدينا. وعلى سبيل المثال، إذا أخفيينا غضينا من أزواجنا، فلن نحبهم الحب الصحيح حتى نعبر لهم عن ذلك الغضب.

## مخاطر التفكير بأسلوب "إما كل شيء، أو لا شيء"

يقول المؤلفون إن الحوارات الصعبة تهدىء لهوياتنا، ولا يعود الرعب منها إلى أنها تضطرنا لمواجهة مشكلة مع شخص آخر فحسب، بل وإلى مواجهة حقيقة "القصة التي نرويها لأنفسنا عن أنفسنا" أيضًا.

إن تصورنا للذواتنا يرتبط ارتباطاً كبيراً بمستويات الأدرينالين لدينا، وهو ما يشرح سبب شعورنا بالقلق، أو الغضب، أو الرغبة المفاجئة في الهروب من الموقف في حالة الحوارات الصعبة. إذا ذهبتنا لمقابلة رئيسنا في العمل لطلب علاوة - مثلاً - ثم رفض لأنه يرى أن أداءنا في العمل ليس جيداً بما يكفي في العام الأخير، فإن رعبنا من التعرض للرفض يدفعنا لأحد توجهين، فإما أن نتهدى - حيث ندافع عن أنفسنا، وعن سجل أدائنا المهني، أو المبالغة، وذلك بأن نعتبر أن الرئيس على حق، وأننا لا نستحق علاوة. وكلتا الاستجابتين تتضمنان التفكير بطريقة "إما كل شيء، أو لا شيء". إننا نعتبر أنفسنا مثاليين أو مخطئين.. ونحن ممتازون فيما نفعله أو مدحومو الكفاءة. والتفكير بأسلوب "كل شيء أو لا شيء" أساس ضعيف لشعورنا بهوياتنا، و يجعلنا أكثر ضعفاً أمام أى انتقاد بسيط. ولكن هذا التفكير المستنزف - الذي يتجلى بشكل خاص في الحوارات الصعبة - لا يستند إلى الواقع؛ فقلما كان الإنسان شيئاً أو نقبيضاً الكامل، وهذه الاستجابات تبالغ في تبسيط الحياة.

والحل هو أن "نعدّ" هوياتنا - أى نقدر أننا رغم أننا ربما قصرنا في أداء بعض التكليفات في العمل أثناء العام المنقضى، فإننا قد أخذنا أداء الكثير غيرها، وأدائنا العام يجعلنا نعتقد أننا نستحق علاوة. تذكر أن الحوارات الصعبة فرصة رائعة للاقتراب من الحقيقة، وأن تصبح خبرة تعليمية بدون الشحن الانفعالي المعتمد. وبدلًا من البحث عن توصيل الرسالة: "أريد علاوة" أثناء لقائنا مع رئيسنا في العمل، فيمكننا أن نقول: "هل ترى من المقبول أن أطلب زيادة في راتبي؟". إن هذا ليس طلباً؛ لذلك لا يأخذ الرئيس في العمل موقفاً دفاعياً، ويقل احتمال تعرضاً للرفض أيضاً. إننا في هذه الحالة نستكشف الموقف ونحصل على معلومات عنه، وبذلك فأياً كانت النتيجة فإنها لن تجعلنا نشعر بأننا مضغوط علينا، ولا أقل من أن نتعلم منها شيئاً.

## تعليقات ختامية

عرفنا بعض المشاكل التي يقدمها كتاب الحوارات الصعبة وأساليب حلها، لكنه يقدم الكثير غيرها. وهو كتاب ينبعي افتناوه والرجوع إليه كثيراً عندما نريد إثارة موضوع مهم مع أحدهم. ولأن الكتاب من تأليف ثلاثة مؤلفين؛ فإنه جيد القراءة، ويتضمن الكثير من الأمثلة الواقعية التي تجعله شيئاً. والشيء المفقود في الكتاب هو قائمة بالمراجع رغم أنه من الواضح أن المؤلفين قد تأثروا بالكثيرين من المفكرين الذين سبقوهم في هذا الصدد.

والجانب الأجمل من كتاب الحوارات الصعبة هو خلوه من أساليب التلاعب بالآخرين أثناء الحوار معهم، فليس هدف الكتاب أن يعلم قارئه كيفية الخداع النفسي للآخرين حتى يجعلهم



## الفصل الثامن والأربعون

يوفاقون على ما يريد، بل هدفه تغيير الجو العام للتعاملات بما يشير الفضول والتساؤل لدى كل طرف من أطراف الحوار عن احتياجات الطرف الآخر ورغباته مما يؤدي إلى تقدير وفهم من نوع جديد. عندما تخرج الافتراضات الخاطئة واللوم من المعادلة، فإنه لا يبقى فيها إلا الحقائق.

"بوجلاس ستون"، و"بروس باتون"، و"شيلا هين"

"ستون" محاضر في القانون بكلية الحقوق جامعة هارفارد، وشريك في مؤسسة *Triad* - وهي شركة استشارات متخصصة في القيادة والتواصل. ولقد عمل ك وسيط في جنوب إفريقيا، وقبرص، وكولومبيا، وإثيوبيا، وقدم استشاراته لمنظمة الصحة العالمية.

"باتون" المدير المساعد للمشروع البحثي عن التفاوض الذي أجرته جامعة هارفارد، ومؤسس شركة *Vantage*، وهي شركة لتقديم الاستشارات. وقد لعب دوراً كبيراً في جهود المفاوضات الدولية بما فيها العملية التي أدت إلى إلغاء سياسة الفصل العنصري في جنوب إفريقيا، والمفاوضات بين الولايات المتحدة وإيران أثناء أزمة الرهائن الأمريكيين عام ١٩٨٠، وقد شارك "روجر فيشر"، و"ويليام يورى" في تأليف النسخة الثانية من كتاب *Getting to Yes: Negotiating Without Giving IN* (١٩٩١).

"هين" محاضرة في كلية الحقوق بجامعة هارفارد، وتقدم الاستشارات لعملاء الشركات، وساعدت على حل الصراعات بين القبارصة الأتراك واليونانيين، ووسيطة في النزاعات بين أصحاب الأعمال والعاملين لديهم.

١٩٩٠

## الظلم المرأى

"أنهلتني عندما أعدت قراءة مجموعة رواياتي - لأول مرة منذ سنوات - أن لاحظ الطرق التي مالت فيها بطلات هذه الروايات إلى مصير غير حميد.. أنهلتني مدى رقة إيجادى لنابع الاكتئاب فى عقول هؤلاء الشابات.. وهذا الاكتئاب لم يكن فى الحقيقة - عندما حدثنى فى النهاية - غريباً، بل ولا زائراً غير مدعو، بل كان يطرق أبوابى منذ عشرات السنوات".

"وحتى أولئك الذين لا يقدم لهم العلاج أية فائدة يستطيعون التطلع للهروب فى النهاية من وجه العاصفة. وإذا استطاعوا النجاة من العاصفة نفسها، فإن ضراورتها تتلاشى ثم تختفى بصورة شبه دائمة. يمر الحزن فى طرفة - غامضاً فى مجده، وغامضاً فى ذهابه - ويجد المرء السلام والسكينة فى النهاية".

### الخلاصة

قد يصيب الاكتئاب أى شخص، وأحياناً ما تكون أسباب الاكتئاب غامضة.

#### المثيل:

"ديفيد دى. بيرنز": الشعور بالرضا ص ٦٨

"آر. دى لينج": الذات المنقسمة ص ٣١٤

"روبرت إي. ثاير": أصل الحالات النفسية اليومية ص ٣٢٦

## الفصل ٤٩

# ويليام ستايرون

أدرك الروائي الأمريكي "ويليام ستايرون" أثناء زيارته لباريس في ديسمبر عام ١٩٨٥ في النهاية أنه كان يعاني من الاكتئاب. وكان "ستايرون" في باريس ليتسلم جائزة أدبية كبيرة، وهي خبرة من الطبيعي أن يجد فيها دفعة قوية ومتعة له. ومع ذلك، ففي الحالة الضبابية التي كانت تسبب له ظلاماً ذهنياً كان خطابه بعد حصوله على الجائزة، والغداء الذي عقد على شرفه بعد حصوله عليها قد زاد من محنته. وقد زاد تظاهره بأنه على ما يرام من سوء حالته، وعندما كان يتناول العشاء مع ناشره ليلاً، لم يستطع حتى أن يقدم ابتسامة مصطنعة، وكان كل ما يفكر فيه هو العودة للولايات المتحدة لزيارة معالجة النفس.

ويحكي كتاب *الظلم المركّب*: ذكريات للجنون تفاصيل هذه المعركة مع الاكتئاب. وكان الكتاب أساساً محاضرة ألقاها في كلية الطب بجامعة جونز هوبكينز ثم نشرت كمقال في مجلة *Vanity Fair*، وقد أدى أسلوبها الأدبي الرفيع إلى تميزها عن مئات المقالات في نفس الموضوع.

### وصف ما لا يمكن وصفه

يقول "ستايرون" إن الاكتئاب يختلف عن غيره من الأمراض، من حيث إنه إذا أصاب شخصاً لم يكن قد أصيب به من قبل، فإنه لا يستطيع أن يقدم وصفاً له، حيث يختلف عن حالات الضيق التي عادة ما تصيب معظم الناس في حياتهم اليومية العادلة. وكون الاكتئاب يصعب وصفه للآخرين لا يؤدى إلا إلى زيادة الفموضح حوله، وصعوبة الحديث عنه؛ لأنه إذا فهم الجميع طبيعة الاكتئاب، فلن يحصل أحد من الحديث عنه. وليس التعاطف مع المصاب بالاكتئاب فهماً له.

وكان أفضل وصف قدمه "ستايرون" للمصاب بالاكتئاب هو أنه شخص يغرق، ومع ذلك فإنه يعترف بأن هذا الوصف أيضاً ليس صحيحاً. إن المصاب بالاكتئاب يصبح مثل المغيب عقلياً والسائل في نومه، حيث لا يشعر بأنه إنسان رغم أنه يستطيع التحرك والتحدث، وقد حدد "ستايرون" من علامات الاكتئاب:

- ❖ كراهية شديدة للذات وشعور بانعدام القيمة.
- ❖ أفكار وخيالات انتحارية.
- ❖ أرق.
- ❖ ارتباك وعدم قدرة على التركيز وهفوات في الذاكرة.
- ❖ نقص حمض الكلوريد في عصارة المعدة، وهو أسلوب العقل في تجنب عدم تكامله، حيث يلقي باللوم على المعدة.

### ❖ نقص في الشهوة الجنسية، والرغبة في الطعام.

وقد لاحظ "ستايرون" أيضاً الطبيعة الحساسة لـ"الكلب الأسود": فمعظم المصابين بالاكتئاب يبدأون يومهم مثلاً بدأية غير مشجعة، حيث غالباً ما لا يستطيعون النهوض من فراش نومهم، ولا تعدل حالتهم المزاجية إلا مع تقدم اليوم. ويبدو أن "ستايرون" كان استثناءً من هذا، فعادة ما كان "متماًلاً لنفسه" في الصباح، ولكن ما أن تحل عليه الظهيرة حتى تضربه سحب سوداء، وفي المساء يشعر بمشاعر ويفكر في أفكار لا يستطيع تحملها، ولا يشعر بأية راحة إلا بعد تناول وجبته المسائية. وبعد أن كان لا يعاني مشاكل في النوم، فقد أصبح يتغاضى المهدئات والمنومات حتى يغفو لمدة ساعتين أو ثلاث ساعات. وقد اكتشف أن الاكتئاب يزداد، أو يكبر مع تقدم ساعات اليوم؛ لأنه يتضمن ارتكاكاً في إيقاع شعور الجسم بالوقت، وهو ما يلعب دوراً قوياً في نوبات الحالات المزاجية السيئة أثناء اليوم.

وتحدث "ستايرون" أيضاً عن "حالة من الخَدر اللاإرادى" يختفي أثناءها التفكير الطبيعي والمنطق. إن الاكتئاب إذا وصل لأقصى مداه، فقد يصيب الفرد بالجنون - بالمعنى الحرفي للكلمة؛ فالاضغوط على الناقلات العصبية تؤدي إلى استنزاف النوبينيقررين، والسيروتونين في المخ وزنادة هرمون الكورتيزول. وبؤدي هذا الاضطراب في كيمياء المخ وهرموناته إلى "مخ مختل" يجعل الفرد يشعر بالابتلاء. ويشير "ستايرون" إلى أن تعبير "العصف الذهني" شائع لأنه تصوير لانفعال في المخ توصل قوتها العنيفة الحادة المتواصلة كل شيء.

### المحظوظ الأكبر

كتب "ستايرون" عن مصدر إلهامه في كتابته الأدبية: "أليبر كامي" الذي اكتشف روایاته في المرحلة الأخيرة. وكان "ستايرون" قد رتب بالفعل مقابلة "كامي" عندما وصلته الأنباء بوفاته. ورغم أن "ستايرون" لم يقابل "كامي" أبداً، فقد شعر بخسارة كبيرة لوفاته. وكان "كامي" يعاني كثيراً من الاكتئاب حتى أن الكثير من روایاته يعالج موضوع الانتحار.

وقد خصص "ستايرون" جزءاً كبيراً من كتاب الظلالم المرئ لعرض قصص أنس يعرفهم كانوا مصابين بالاكتئاب، وتساءل متعجباً عن سبب انتحار صديقه "رومأن جrai" رغم أنه مؤلف شهير، ودبلوماسي، ويعيش في رغد العيش، ويستمتع بملذات الحياة. إذا كان شخصاً كهذا قد قرر أن الحياة لا تستحق أن يعيشها: أليس من الممكن أن يحدث هذا لكل شخص؟

إن أسر المنتحرين يجدون صعوبة في أنهم قد قرروا الانتحار، ووجود محظوظ في الحديث عن الانتحار يعود إلى اعتقادنا أن الانتحار دليل على الضعف - السير في الطريق السهل - ولكن الحقيقة أن الانتحار عجز عن احتمال الألم في الحياة لفترة أطول من هذا. إننا نتساهل مع من ينهون حياتهم ليتخلصوا من الألم البدني، ولكننا لا نتساهل مع من ينهونها ليتخلصوا من ألمهم النفسي.

ثم يقول "ستايرون" إن نتيجة الوعي الحالى بالاكتئاب واهتمام الناس بالصاب به، لم يعد معظم المكتئبين ينتحرون، ولكنهم إذا انتحروا "فلا ينبغي أن نلومهم بأكثر من لومنا للمنتحرين من المصابين بالسرطان".

ويرى "ستايرون" أن رجال الأدب والفن أكثر عرضة للإصابة بالاكتئاب، وهذا ما يفسر القائمة الطويلة منمن انتحروا منهم مثل: "هارت كرين"، و"فينستن فان جوخ"، و"فيرجينيا ول夫"، و"إرنست هيمنجواى"، و"دايان أربوس"، و"مارث روثكو". لقد لام "فلاديمير ماياكوفيسكى" ابن وطنه "سيرجي إيسينين" على انتخاره، ولكنه انتحر هو نفسه بعد بضع سنوات. ما الذى قد تخرج به من هذا؟ إننا لا ينبغي أبداً أن نصدر أحكاماً: لأن هؤلاء الأحياء لا يشعرون، بل لا يتخيّلون فعلاً ما كان المنتحرون يشعرون به.

### أسباب غامضة

ومن أسباب صعوبة علاج الاكتئاب أنه غالباً ما لا يكون سببه واحداً يمكن تحديده، فقد تكون الوراثة، أو الاختلال الكيميائى فى الجسم، أو الخبرات من الماضي، أو السلوكيات أساساً مهمّة، وقد يؤدى علاج أحد هذه الجوانب إلى استبعاد جوانب أخرى. ويمكن أن تنسّب الاكتئاب الشديد إلى أزمة من نوع ما، ومع ذلك فإن "ستايرون" يقول إن معظم من يعانون من أشياء سيئة يخرجون منها على ما يرام دون أن ينحدروا إلى دوامة المرض. ومعنى هذا أن الحدث المأساوی ليس سبب الاكتئاب، بل ربما استثار هذا الحدث سبباً كامناً خفياً لدى الفرد للإصابة بالاكتئاب.

وإليك ما كان "ستايرون" يعتقد أنه قد حدث له: لقد أفلّع عن الشراب لأسباب صحية، فتخيل أنه بذلك قد تعرى من درع قوية ضد القلق والجزع، وأصبح مضطراً للتعامل مع ما كان يعتقد أنه يخاف منه. وكان أول دليل على إصابته بالاكتئاب شعوره بنوع من الجمود تجاه أشياء كانت تبهجه من قبل مثل تمثيله كلابه في الغابة أو قضائه الإجازة في الريف. لقد انكفاً على نفسه، ولم يعد يستطيع الهروب من التدقق المتواصل للأفكار المؤلمة.

وقد يبدو هذا واضحاً، ولكن "ستايرون" يوضح العنصر الكامن من خلف إصابته بالاكتئاب، وهو فقدان، سواء تمثل هذا فقدان في خوفه من أن يهجره الناس، أو أن يبقى بمفرده، أو أن يفقد أحبابه. وفي حالة "ستايرون" يبدو هذا صحيحاً، حيث توفيت والدته عندما كان في الثالثة عشرة من عمره، فأدت هذه المأساة إلى شعور عميق لديه بالفقدان. وقد أوضح في كتابه "الظلام المرئي" أن حالة الاكتئاب لديه نتيجة لظهور قلقه وجزعه العميقين الراسخين. وأدرك أنه مثل "كامى" في أن الاكتئاب والانتحار موضوعان متكرران في كتبه مما يعكس الاكتئاب لديه هو نفسه، حيث قال: "وهذا الاكتئاب لم يكن في الحقيقة - عندما حدث لي في النهاية - غريباً، بل ولا زائراً غير مدعو، بل كان يطرق أبوابي منذ عشرات السنوات".

## الفصل التاسع والأربعون

وقد ذكر "ستايرون" في كتابه أن والده - وكان مهندساً بالموانئ - كان يعاني هو أيضاً من الاكتئاب. ونتيجة للعوامل الوراثية، والوفاة المبكرة لوالدة "ستايرون"، وحساسيته الفنية، فقد كان مرشحاً أساسياً للإصابة بالاكتئاب.

### إذا فشلت كل أنواع العلاج، فالوقت شاف

لا يستطيع العلاج النفسي أن يقدم الكثير للمصابين بحالات متقدمة من الاكتئاب، وقد اكتشف "ستايرون" أنه لا العلاج النفسي ولا العقاقير قد ساعدته بأية حال في التخفيف من حدة اكتئابه. ورغم مزاعم العديد من الأطباء، فقد كان يعرف أن الاكتئاب الحاد ليس له علاج سريع المفعول. قد تؤدي مضادات الاكتئاب، أو العلاج النفسي المعرفي، أو مزيج منهما دوراً في علاج ذوى العقول المعدبة، ولكن المصاب بالاكتئاب لا يستطيع الاعتماد على أي منها اعتماداً كاملاً. ورغم التقدم الذي حدث في أساليب العلاج، فليس هناك علاج كامل أو لقاح سريع المفعول. إن أسباب الاكتئاب تظل غامضة.

ولم يبدأ اكتئاب "ستايرون" في الشفاء إلا بعد أن دخل المستشفى. وهو يعتقد أن التوازن في الرعاية الطبية أنقذ حياته، وكان يتمنى لو كان قد فعل هذا من قبل. وكتب يقول: "أرى أن العلاج الحقيقي لي كان يتمثل في الانزعاج عن الناس والوقت".

وقد خرج "ستايرون" من هذه التجربة وهو يعرف أنه رغم أن المكتئب يرى حالته على أنها حالة دائمة، فإنها أشبه بعاصفة تهدأ حدتها في النهاية، وما دام المرء حياً فسوف يهزمها. ويذكر الموضوع الرئيسي في رواية "كامن" *The Myth of Sisyphus* من أن البشر لديهم التزام بأن يحاولوا أن يبقوا على قيد الحياة حتى لو لم يكن ثمة أمل ظاهر واضح أمامهم. ما أسهل قول هذا على فعله، ومع ذلك فإن كل المصابين بالاكتئاب تقريباً يتعافون منه دون أن يصيّبهم أذى. وبالنسبة لمن تعافي منهم من الاكتئاب، فإن بانتظاره شعوراً ممتعاً بهيجاً.

### تعليقات ختامية

يعتقد "ستايرون" أن الكثير مما كتب عن الاكتئاب "متقابل بصورة غير مبررة"، فرغم أن بعض المصابين بالاكتئاب يستجيبون بصورة جيدة لبعض الأدوية، أو لصور معينة من العلاج النفسي، فليست معرفتنا بالاكتئاب متقدمة لدرجة تجعلنا نقدم وعداً قاطعاً بالشفاء منه. والطبيعي أن يتحمس المصابون بالاكتئاب للاعتقاد بوجود شفاء سريع، ولكن هذا التوجه يعرضهم للإحباط عندما لا يجدون شفاء سريعاً لبؤسهم. أللـ "ستايرون" هذا الكتاب قبل خمسة عشر عاماً، ومع ذلك فلم تغير الحال حتى الآن.

عندما نعتبر أن الاكتئاب مرض يشتت شعورنا بذواتنا أو يظهر مشاكل لدينا في هذا الشعور، فإنه ليس من المستغرب ألا يوجد علاج سريع له. يتضمن الاكتئاب اضطراباً في كيمياء المخ، وقد ينبع أيضاً عن الحوارات السلبية الداخلية لدى الفرد، وما وراء ذلك فإنه نتيجة للشعور العام

## ويليام ستايرون

للمرء تجاه ذاته. وعلى سبيل المثال، لم يستطع "ستايرون" فهم نوبات الاكتئاب التي أصابته إلا من خلال تأمله في حياته بالكامل. وكانت بعض أسباب اكتئابه بدنية – مثل إفلاعه عن الشراب، وتعاطيه المهدئات بجرعات غير صحيحة – ولكن كان لهذه الأسباب دوافع أكثر عمقاً تتعلق بالهوية والماضي.

لن تستغرق قراءتك لكتاب الظلام المرئى وقتاً طويلاً؛ فعدد صفحاته أربع وثمانون صفحة. رغم أن الكثرين من المبدعين وقعوا فريسة للأكتئاب، فإن عليهم أيضاً ومن مسئوليتهم أن يصفوا ما لا يمكن وصفه"، ومحاولة "ستايرون" في هذا الصدد هي الأفضل، حيث إن ما كتبه عن الاكتئاب لا تصبب قارئه بالاكتئاب، بل ترفع من معنوياته!

### "ويليام ستايرون"

ولد عام ١٩٢٥ بمدينة نيويورت نيوز بولاية فيرجينيا، وكان يستطيع القراءة في سن صفيرة، ونشر الكثير من القصص القصيرة من تأليفه في جريدة المدرسة.

حصل على البكالوريوس من جامعة ديوك، ثم انضم بعد تخرجه في القوات البحرية الأمريكية، حيث خدم برتبة الملازم أثناء السنتين الأخيرتين من الحرب العالمية الثانية. وبعد أن أنهى الخدمة العسكرية، استقر في نيويورك، وعمل في القسم التجاري بمؤسسة ماكجروهيل للنشر، ثم التحق بالكلية الجديدة للبحوث الاجتماعية لأخذ دورات تعليمية في الكتابة والتأليف. عاش في باريس في بداية الخمسينيات من القرن الماضي، حيث أسهم في تأسيس المجلة الأدبية الشهيرة Paris Review.

وكانت أولى رواياته *Lie Down in Darkness* (١٩٥١) – التي تحكى عن محاولة شابة من أسرة راقية الانتحار – قد حققت نجاحاً أدبياً مذهلاً جعلته يحصل على جائزة Prix de Rome من الأكاديمية الأمريكية للعلوم والفنون. ومن كتبه الأخرى *The Confessions of Nat Turner* (١٩٦٧)، وهو الكتاب الذي فاز بجائزة بوليتزرو و Sophie's Choice (١٩٧٩)، وهو الكتاب الذي حقق أعلى المبيعات، وفاز بجائزة الكتاب الأمريكي، وتحول إلى فيلم من بطولة "ميريل ستريپ". والجائزة التي فاز "ستايرون" بها عن كتاب الظلام المرئى هي جائزة Prix Mondial Cino del Duca – وهي جائزة سنوية للأدباء أو الفنانين أو العلماء الذين أسهموا إسهاماً كبيراً في تطور الحركة الإنسانية. توفي "ستايرون" عام ٢٠٠٦.

١٩٩٦

# أصل الحالات النفسية اليومية

"إذا نظرنا إلى حالاتنا النفسية على أنها تأكيد على المعنى، وتعزيز أو إضعاف للمتعة في حياتنا، فسوف نرى مدى أهميتها. ومن هذا المنظور، فإنها أكثر أهمية من السلوكيات اليومية، أو المال، أو الوضع الاجتماعي، أو حتى العلاقات الشخصية؛ لأن كل هذه الأشياء لا ترها إلا من خلال مُرشح حالاتنا النفسية. إن حالاتنا النفسية من المكونات الأساسية لكياناتنا بعدد من الصور".

## الخلاصة

من المهم أن نكتشف ما يسبب حالاتنا النفسية نظرًا لأنثرها الكبير على نوعية حياتنا.

### المثيل:

"ديفيد دي. بيرنز": الشعور بالرضا ص ٦٨

"مارتن سيليجمان": السعادة الحقيقية ص ٢٨١

## الفصل ٥٠

# روبرت إى. ثاير

تعتبر الحكمة التقليدية أن الضغوط أو الأفكار هي أساس الحالات النفسية بالإضافة إلى ردود أفعالنا تجاه أحداث أو معلومات معينة. قد يؤدي النجاح إلى أن تكون في حالة نفسية جيدة، والفشل يؤدي بنا إلى حال نفسية سيئة، ورغم أن هذا حقيقي، فإنه ليس إلا جزءاً واحداً من معادلة الحالات النفسية.

يرى عالم النفس "روبرت ثاير" أن الحالات النفسية ترتبط أيضاً بعدد الساعات التي تنتابها، وحالتنا الصحية العامة، ومستوى لياقتنا، ودورات النوم والاستيقاظ اليومية لدينا، ونوعية طعامنا، وممارستنا الرياضة أو عدم ممارستها. و"ثاير" يدرس الحالات النفسية منذ سبعينيات القرن الماضي، ويعتبر أشهر خبير في هذا المجال. وقد أقنعه الطلبة الذين يدرس لهم بألا يكتفى بكتاباته الأكاديمية، وأن يؤلف كتاباً عن التطبيقات العملية لنظريته؛ فكانت النتيجة كتاباً سهل القراءة هو كتابنا أصل الحالات النفسية اليومية: إدارة الطاقة، والتوتر، والضغط.

### تشريح الحالة النفسية

يُعرف "ثاير" الحالة النفسية بأنها "شعور قائم يستمر لفترة من الوقت"، وتميز الحالات النفسية عن الانفعالات، من حيث إن الانفعالات عادة ما تكون غير معروفة السبب على العكس من الحالات النفسية. ولم تقل الحالات النفسية من الدراسة والبحث ما نالته الانفعالات بسبب طبيعتها سريعة الزوال المغيرة، وهي على تقدير الانفعالات، قد تبدو أنها تأتى وتزول - مثل الرياح - بسرعة، ويبدو لنا أنها ليس لها سبب، فلماذا هي كذلك؟

عادة ما ترتبط الانفعالات بما يحدث في المخ، أما الحالات النفسية فتنتج عن عمليات متواصلة في العقل والجسم، وتتأثر كل منها بالأخر بطرق معقدة. ويشبه "ثاير" الحالة النفسية بمقاييس حرارة يقيس الحالة النفسية والبدنية للفرد. إنها توجد لغرض بيولوجي، وهو أن توضح لنا الأوقات التي تكون فيها في خطر، أو تطلب منا أن نغضض هاماتنا، أو نستجمع قوانا، وتوضح لنا أيضاً متى تكون في حالة من الراحة ومستعدين لل فعل.

وقد توصل "ثاير" من خلال بحوثه إلى أن معظم الحالات النفسية تتبع من بعدين أساسيين هما: الطاقة والتوتر. والحالة النفسية للاكتئاب تميز بانخفاض مستويات الطاقة، والتوتر المرتفع (مع شعور باليأس)، في حين أن الحالة النفسية المقاولة تتضمن ارتفاعاً في الطاقة وانخفاضاً في مستوى التوتر (حيث يشعر المرء بأنه يستطيع إنجاز الكثير وبأنه أكثر حماساً). وباختصار،

## الفصل الخمسون

إإننا لا نستطيع الفصل بين ما تشعر به أجسامنا وما تشعر به عقولنا. فإذا كنا متعبين بدنياً، فمن المعتدل أيضاً أن نشعر بالعصبية والتشتت، أو "موت المخ". وبالمثل، فإذا كنا مكتئبين، فإننا لن نرغب في تحفيض أنفسنا من خلال ممارسة الرياضة.

### الحالات النفسية الأربع الأساسية

يقول "ثاير" إننا نستطيع فهم كل الحالات النفسية وفقاً لأربع حالات أساسية تتراوح بين الطاقة والتوتر، هي:

- ❖ الطاقة الهدئة، وهي حالة من الشعور بالراحة، والثقة بالنفس، والحيوية، والتفاؤل. وهذه هي الحالة النموذجية للعمل، ويكون معظم الناس في هذه الحالة في الصباح، وهي تميز بارتفاع مستويات الطاقة، وانخفاض مستويات التوتر.
- ❖ التعب الهدئي، وهو ما نشعر به من عدم وجود ضغوط قبل النوم، ولكنها تتضمن قلة الحيوية أيضاً. وتتميز هذه الحالة بانخفاض مستويات الطاقة، وانخفاض مستويات التوتر.
- ❖ الطاقة الحادة، وهو ما نشعر به أثناء كدنا في العمل حتى تتجزء قبل الموعد النهائي. ويتمثل الشعور بالاستجمال هنا في زيادة معدل نبض القلب نتيجة لزيادة إفراز هرمون الأدرينالين، والتقلص العضلي الهيليكي. ويدخل الجسم - من منظور تطوري - في حالة استجابة "الهجوم أو الانسحاب" في هذه الحالة، وتتميز هذه الحالة بارتفاع في مستويات الطاقة والتوتر معها.
- ❖ التعب الحاد، وهو ما يشعر به المرء عندما يكون منهمكاً تماماً. وفي هذه الحالة يتزوج التعب البدني بالقلق الصعيدي، أو التوتر، أو الأفكار السلبية. وتتميز هذه الحالة بانخفاض مستويات الطاقة والتوتر. وتحدث هذه الحالة لمعظم الناس في فترة ما بعد الظهريرة. وغالباً ما يصل الناس لأقصى درجات هذه الحالة نتيجة لعدم نومهم الكافي ليلاً، أو لتناولهم طعاماً عديماً القيمة الغذائية، أو لتناولهم المنبهات مثل الكافيين.

### الإيقاعات اليومية

الإيقاع البدني اليومي هو وصول طاقاتنا الطبيعية للذروة والقاع بدنياً وذهنياً. يرتفع مستوى طاقاتنا في الصباح، ويصل لأقصى مدى له في الساعة الواحدة ظهراً، ثم يبدأ في الانخفاض بعد ذلك ليترتفع ارتفاعاً متوسطاً في بدايات الليل، ثم ينخفض ويوافق الانخفاض لحين النوم. ورغم أن معظم الناس "صباحيون"، فإن الإيقاع اليومي الأساسي يتضمن العديد من التباينات بين الأفراد، وهناك بعض الناس من تزيد طاقتهم مع تقدم اليوم، وهذا يحدث مع النبسطين أكثر من حدوثه مع الانطوائيين. ومع ذلك فإن الشخص العادي يصل لقمة التوتر / التعب حوالي الرابعة عصراً، ويحدث بين التاسعة والعادية عشرة مساء انخفاض في الطاقة الطبيعية مما يؤدي إلى زيادة في التوتر، وحالة من التوتر / التعب التي تؤدي إلى المشاعر السلبية (الحالات النفسية المنخفضة أو السيئة).

عندما يحاول الناس الإقلاع عن التدخين، فقلما يكون ارتدادهم بعد بضعة أيام من الإقلاع نتيجة للأثار الانسحابية للنيكوتين، بل يكون نتيجة الشعور بالضفوط اليومية الذي ينتج عنه حاجة نفسية لتقليل الضفوط والتوتر. غالباً ما يحدث الارتداد للإدمان في فترة بعد الظهيرة عندما تختفي مستويات الطاقة لدى الفرد، ويحتاج لراحة من التوتر (ونقطة الضعف المعتادة هنا تحدث حوالي الساعة الرابعة وأربع وثلاثين دقيقة عصراً). ومن الواضح أن معرفتنا بالوقت الذي يمكن الانتكاس فيه قد تساعدنا على أن نضيف على جدول أعمالنا اليومي ممارسة الرياضة أو أي نشاط ينظم حالتنا النفسية.

### تنظيم الحالات النفسية

عندما نشعر بانخفاض في مستويات طاقتنا، علينا أن:

- ❖ نبحث عن التفاعل الاجتماعي، أو نبتعد عن الناس (بحسب طبيعتنا، وإن كنا منبسطين أو انطوائين).
- ❖ نحاول السيطرة على أفكارنا (بالتفكير الإيجابي مثلاً).
- ❖ نشارك في نشاط ممتع مثل ممارسة هواية، أو التسوق، أو التحلی بروح المرح.
- ❖ نقرأ كتاباً أو مجلة.
- ❖ شرب العصائر المهدئة.
- ❖ نأكل بعض الحلويات.
- ❖ نتناول القهوة.
- ❖ نشاهد التلفزيون.

وتوضح البيانات أن ممارسة الرياضة هي أفضل منظم لحالاتنا النفسية، وأن ممارسة المشي السريع من 5 - 15 دقيقة أثناء شعورنا بالتعب قد تؤدي - على غير المتوقع - إلى استعادتنا روحنا المعنوية المرتفعة، وتملؤنا بالحيوية لمدة تصل إلى ساعتين. وثمة منظم آخر رائع للحالات النفسية، وهو التواصل الاجتماعي. إن مهاتفة صديق أو الحديث معه قد يخفض مستويات الضفوط بصورة هائلة. وهناك منظم آخر، وهو الاستماع للموسيقى، وهو ما أثبتت البحوث أنه فعال في تقليل التوتر وزيادة الطاقة.

### الطعام

يصعب قياس مدى تأثير طعامنا على حالاتنا النفسية قياساً علمياً، ومع ذلك فقد نشر "ثاير" دراسة توضح الآثار غير المعروفة لتناول الوجبات الخفيفة التي تحتوى على سكريات، حيث أوضحت الدراسة أن هذه الوجبات تحسن الحالة النفسية على المدى القصير رغم أنها تصيبنا بحالة من "الفتور" بعد ساعة أو ساعتين، ويتمثل هذا الفتور في قلة مستويات الطاقة وزيادة مستويات التوتر.

## الفصل الخمسون

وترتبط الحالات النفسية بالإفراط في تناول الطعام، أو اتباع الحمية الغذائية، حيث يقول "ثاير" إن من يكثرون من تناول السكريات يدخلون أنماطاً غذائية سيئة أخرى؛ لأن الانخفاض في مستوى الطاقة الذي ينبع بعد ساعتين من تناول الحلويات يؤدي إلى حاجتهم لتناول المزيد من الوجبات السريعة.

### الصحة

يتمتع الأصحاء بمستويات طاقة مرتفعة والمرضى بمستويات طاقة منخفضة بوجه عام. توضح البحوث أن الفرد عندما يعتبر أنه في حالة نفسية سيئة، فإن جهازه المناعي لا يعمل في ذلك الوقت بنفس الكفاءة التي يعمل بها عندما يكون في حالة نفسية إيجابية.

### النوم

تأثر الحالة النفسية تأثيراً كبيراً بقدر ما يحصل عليه الجسم من النوم لدرجة أن الحرمان من النوم لمدة أيام قد يؤدي إلى الاكتئاب.

### ومن المؤثرات الأخرى على الحالات النفسية:

- ❖ النيكوتين، وهو يولد طاقة هادئة بصورة مؤقتة، وربما كان هذا السبب في أنه ذو أثر إدمانى، فهو يمنع المدخن درجة من الحماس والهدوء في نفس الوقت – وإن كان مؤقتاً.
- ❖ الشراب، وهو يؤدي إلى الاكتئاب، وإن كان يمنع المزيد من الطاقة بصورة مؤقتة.
- ❖ الكافيين، وهو يؤدي إلى طاقة حادة، ولكن يبدو أن الناس تريد هذا. يقول "ثاير" إن الطاقة الهدئة هي الحالة التي يرغبتها الشخص أكثر من غيرها، ومع ذلك فإن الطاقة الحادة قد تكون بديلاً لها ومصدر هذه الطاقة الحادة هو الكافيين والمشروبات الغازية.
- ❖ الطقس (الاضطراب الموسみ)، أو الاكتئاب الناتج عن الشتاء، وهو الاكتئاب الذي يمكن تخفيف حدته بالعرض لضوء خفيف أو الميلاتونين.

### لماذا تعتبر الحالات النفسية بهذه الأهمية؟

لم يجر "ثاير" بحوثه على من يعانون من مشاكل شخصية كبرى، بل طلب منهم تقييم مدى إحساسهم بهذه المشاكل في خمسة أوقات مختلفة من اليوم، فكانت النتيجة بعد فترة تقييم من عشرة أيام أن الإحساس بالمشكلة يكون أقل حدة في الصباح عنه في الظهيرة. وكلما كان الشخص في حالة تعب حاد، فإن المشكلة تبدو له أكبر حجماً.

لذلك، فإن من المستحسن ألا يفكر الشخص – كلما استطاع – في مشاكله في أوقات التعب الحاد؛ لأنها ستبدو أسوأ مما هي في الواقع. وفي نفس الوقت، فإن أفكارنا في فترة الطاقة المرتفعة قد تجعلنا أكثر تفاؤلاً مما ينبغي واقعياً. إن مستويات طاقتنا لا تؤثر على حالاتنا النفسية

فحسب، بل وتأثر على ما نشعر بقدرتنا على فعله في المستقبل أيضاً؛ لذلك ينبغي أن نعرف كيف تؤثر مستويات الطاقة لدينا على قدرتنا على إصدار الأحكام.

والنقطة المثيرة لدى "ثاير" هي أن الحالات النفسية "أهم من الأنشطة اليومية التي نمارسها، وما لدينا من مال، ووضعنا الاجتماعي، وبل وعلاقاتنا الشخصية"، وذلك لأننا لا نشعر بكل تلك الأشياء إلا من خلال مرورها على مرشحات حالاتنا النفسية، وإذا كانا في حالة نفسية سيئة، فلن تكون إنجازاتنا وثروتنا ذات أهمية بالنسبة لنا، أما في الحالة النفسية المتفائلة، فإن أسوأ الظروف يبدو لنا أنها لا تستطيع التعامل معها.

### تعليقات ختامية

يقدم كتاب "أصل الحالات النفسية اليومية مؤثرات عملية على كيفية أن نصبح أكثر وعيًا بأنفسنا فيما يتعلق بحالاتنا النفسية، ونقاط ضعفنا المتمثلة في التعب الحاد؛ فهذه المعرفة ستساعدنا على اختيار أساليب صحية لتنظيم حالاتنا النفسية. وربما أنك تعرف أنه من الأفضل لا تأخذ القرارات المهمة في حياتك الساعة الثالثة صباحاً، فهو وقت تسيطر عليك فيه الأفكار القاتمة، أو أن تكتف عن الصدام مع زميلك في العمل الساعة الرابعة عصراً، فهو وقت انخفاض مستويات طاقتك، وزيادة مستويات توترك.

وتجاور قيمة كتاب "ثاير" تقديم نصائح عملية بشأن أوقات الخطر في التعب الحاد، حيث يوضح أن الحالة النفسية مثل فقاعة هواء تحيط بنا. ورغم أن ظاهر الحالات النفسية يوحى بأنها ليست ذات أهمية كبيرة، فإن "ثاير" يوضح أنها مكون أساسى من هوياتنا. وربما ساعدتنا النظريات النفسية الأخرى على أن نعتبر حياتنا وحدة كلية. ومع ذلك، فربما رأى البعض أن دراسة الحالات النفسية أكثر فائدة، وذلك لأن هذه الدراسة ستقوم على ما نشعر به في اللحظة الحاضرة، والحياة تعيش في اللحظة الحاضرة رغم كل شيء.

### "روبرت إي. ثاير"

يشغل روبرت ثاير منصب أستاذ مادة علم النفس بجامعة كاليفورنيا، بمدينة (لون أيلاند)، منذ عام ١٩٧٣. وقد حصل على درجة البكالوريوس من جامعة رودلاند، فيما حصل على درجة الدكتوراه من جامعة روتشستر.

إضافة إلى مقالاته الأكademie ذات القيمة العلمية الكبيرة، فقد ألف كتابين:  
*The Biopsychology of Mood and Arousal* (1989) and *Calm Energy: How people Regulate Mood with Food and Exercise* (2001).



# ٥ . عملاً كلاسيكيًا آخر

## ١ Gordon Allport *The Nature of Prejudice* (1954)

كتاب مرجعى عن جذور التمييز العنصرى كان مصدر إلهام لـ "مارتن لوثر كينج"، وـ "مالكوم إكس".

## ٢ Virginia Axline *Dibs in Search of Self* (1964)

كتاب حقق أعلى المبيعات يناقش العلاج النفسي للأطفال، ويعالج مشكلة تأخر الطفل في إقامة علاقات مع العالم من حوله.

## ٣ Albert Bandura *Self-Efficacy: The Exercise of Control* (1997)

كيف يؤثر توقعنا بما نستطيع فعله على ما نحققه بالفعل من تأليف رائد علم نفس معاصر.

## ٤ Aaron T. Beck *Cognitive Therapy and the Emotional Disorders* (1979)

كتاب مرجعى عن تسبب التفكير الخاطئ في الاكتئاب، ومؤلفه مؤسس العلاج النفسي المعرفى.

## ٥ Ernest Becker *The Denial of Death* (1973)

كتاب حائز على جائزة بوليتزر، وهو يناقش المدى الذي يمكن أن يصل إليه الناس في إنكارهم لفنائهم. وهو كتاب من منظور المدرسة الفرويدية، ولكن قراءاته ممتعة.

## ٦ Bruno Bettelheim *The Uses of Enchantment: The Meaning and Importance of Fairy Tales* (1976)

كتاب شهير، وشائع لدى القارئ العادى، وملهم عن علم نفس القصص الخيالية.

## ٧ Alfred Binet & Theodore Simon *The Development of Intelligence in Children* (1916)

كتاب أساسى من تأليف الرواد في اختبارات الذكاء.

## ٨ John Bradshaw *Homecoming: Reclaiming and Championing Your Inner Child* (1990)

كتاب عبارة عن تطبيق عملى لمراحل التطور الإنساني لدى "إريكسون"، ويوضح أن جذور المشاكل النفسية لدى الراشدين في المراحل الانتقالية السابقة لا يتم التوصل لحل ملائم لها. إن إصلاح "الطفل بداخلك" يمكنك من التطور كراشد - كما يقول الكتاب.

## ٩ John Bowlby *Attachment* (1969)

الكتاب الأول من ثلاثة كتب للمؤلف يستعرض خلالها علاقة الطفل بالأم التي تؤسس "سلوك التعلق"، وهو أحد مجالات عمل علم النفس.

**10 Joseph Breuer & Sigmund Freud *Studies on Hysteria* (1895)**

كتاب يحتوى على دراسات حالات كان بمثابة بداية التحليل النفسي، والنظرية التى يقوم عليها الكتاب هي أن الأعراض الهمسية الغريبة تنتج عن الذكريات المؤلمة المكتوبة، وهى النظرية التي تبرأ منها "فرويد" بعد ذلك.

**11 Jerome Bruner *Acts of Meaning: Four Lectures on Mind and Culture* (1990)**

يقدم مؤلف هذا الكتاب، وهو أحد مؤسسى علم النفس المعرفى نموذجاً للعقل يقوم على خلق العقل للمعنى وليس على المعالجة الحاسوبية مثل الحاسوب.

**12 Mary Whiton Calkins *An Introduction to Psychology* (1901)**

عملت مؤلفة هذا الكتاب مع "ويليام جيمس"، وكانت أول امرأة ترأس الجمعية الأمريكية لعلم النفس (١٩٠٥)، ومع ذلك قلم تسمح لها جامعة هارفارد بالحصول على شهادة الدكتوراه. وكانت تعتبر أن علم النفس "علم طبيعى للنفس البشرية".

**13 Antonio Damasio *Descartes' Error. Emotion, Reason, and the Human Brain* (1994)**

ويقدم هذا الكتاب نظرية مؤلفه، وهو باحث شهير في المخ يفتقد في هذه النظرية الفصل بين العقل والجسم، ويوضح أن الانفعالات جزء حيوي من إصدار الأحكام بصورة عقلانية، واتخاذ القرارات.

**14 Hermann Ebbinghaus *Memory: A Contribution to Experimental Psychology* (1885)**

يقدم هذا الكتاب لأول عمل تجريبى في علم النفس بخصوص التعلم والذاكرة، وقد وضع معايير مرتقبة للبحوث التي أجريت بعد صدوره.

**15 Leon Festinger *Theory of Cognitive Dissonance* (1957)**

يقدم هذا الكتاب نظرية شهيرة عن كيفية تحلى الناس بالإصرار والمثابرة فيما يخص معتقداتهم، حتى عندما يتضح خطأ ما يعتقدونه.

**16 Eric Fromm *Escape from Freedom* (1941)**

دراسة كبرى على مدى استعداد الناس للخضوع للنظم الفاشية، وقد صدر الكتاب قبل أن يظهر الرعب الذي أنتجته النازية في ألمانيا.

**17 William Glasser *Reality Therapy: A New Approach to Psychiatry* (1965)**

يقدم هذا الكتاب أسلوبًا بديلًا للتعامل مع المرض العقلي، ويقوم على فكرة أن الصحة العقلية تعنى قبول المرء لمسؤوليته عن حياته.

18 Dennis Greenberger & Christine Padesky *Mind Over Mood: Change How You Feel by Changing the Way You Think* (1995)

كتاب شهير في أساليب العلاج النفسي المعرفى الفعالة، وهو ليس للمكتئبين فقط.

19 Robert D. Hare *Without Conscience: The Disturbing World of the Psychopaths Among Us* (1993)

مؤلف هذا الكتاب من أشهر الباحثين على مستوى العالم في المختلين اجتماعياً، وهو يوضح أن المختل اجتماعياً يعرف الخطأ والصواب، ومع ذلك لا يشعر بالذنب أو تأنيب الضمير على ما يقترفه.

20 Richard Herrnstein & Charles Murray *The Bell Curve: Intelligence and Class Structure in American Life* (1994)

أثار هذا الكتاب جدلاً كبيراً من خلال تأكيده على اختلاف مُعامل الذكاء باختلاف الأعراق البشرية، وهو كتاب يقوم على نظرية أكبر تقول إن الذكاء - وليس الطبقة الاجتماعية - هي المؤشر على مدى النجاح الاقتصادي.

21 Eric Kandel *In Search of Memory: The Emergence of a New Science of Mind* (2006)

مؤلف الكتاب عالم أعصاب حاصل على جائزة نوبل، وهو يعرض في هذا الكتاب خلاصة ثانية في ثلاثين عاماً من حياته المهنية في اكتشاف كيفية عمل الخلايا العصبية في المخ في تخزين الذكريات، ويمزج هذه الخبرة العملية بذكرياته الشخصية في فيينا أثناء حكم النازي، وفراهره هو وأسرته للولايات المتحدة الأمريكية.

22 David Keirsey & Marilyn Bates *Please Understand Me: Character and Temperament Types* (1978)

كتاب حقق أعلى المبيعات موضوعه تصنيف الشخصية وفقاً لمعايير "يونج" / "بريجز مايرز"، ويتضمن "أداة مساعدة على ترتيب الحالة المزاجية" لمساعدة القارئ في التعرف على نوعية شخصيته.

23 Joseph Le Doux *The Emotional Brain: The Mysterious Underpinnings of Emotional Life* (1996)

هذا الكتاب رؤية عالم أعصاب كبير لكيفية تطور المراكز العصبية والدوائر الكهربائية في المخ بما يحافظ للفرد على بقائه.

24 Harriet Lerner *The Dance of Anger: A Woman's Guide to Changing the Patterns of Intimate Relationships* (1985)

كتاب شهير لعالمة نفس خبيرة في المجال تناول فيه موضوع غضب النساء الذي لم يناقشه أحد، وتوضح أسبابه الحقيقية، وأثره على العلاقة بين الجنسين.

## ٥٠ عملاً كلاسيكيًا آخر

### 25 Daniel J. Levinson *The Season's of a Man's Life* (1978)

كان هذا الكتاب وقت صدوره ثوريًا، ويدور حول مراحل حياة الرجل البالغ التي أوضحتها بدرجة أكبر نظريات "إريك إريكسون". وقد كان مؤلف الكتاب "ليفنسون" أثر هائل على "جيبل شيهى" (انظر تعليقنا عليها ص ٢٩٦).

### 26 Kurt Lewin *Field Theory in Social Science* (1951)

يُعرف مؤلف هذا الكتاب "لويين" بأنه "أبو علم النفس الاجتماعي"، وقد أكد من خلال نظريته أن السلوك الإنساني نتيجة لمزيج من التفاعل مع الآخرين (آليات عمل الجماعة)، والخصائص الداخلية.

### 27 Elizabeth Loftus *Eyewitness Testimony* (1979)

وهذا الكتاب بمثابة هجوم من مؤلفته، وهي عالمة نفس جنائية على مدى إمكانية الاعتماد على شهادة شهود العيان في القضايا الجنائية. وتشتهر المؤلفة أيضًا بمعارضتها لمتلازمة الذاكرة المكبوتة.

### 28 Konrad Lorenz *On Aggression* (1963)

ومؤلف الكتاب حاصل على جائزة نوبل، وصاحب الدراسة الشهيرة "غريزه القاتل" لدى الإنسان، ويوضح في هذا الكتاب نظريته، بالإضافة للآثار الدمرية لاجتماع اللاعقلانية مع الذكاء لدى أحد الأفراد.

### 29 Rollo May *Love and Will* (1969)

وهو كتاب حقق أعلى المبيعات، ومؤلفه عالم نفس من منظور وجودي، ويوضح أن الحب، والعلاقة الجنسية دافعان مختلفان تماماً: فالحب يحفز أسمى وأعلى إنجازاتنا، وأن تقىض الحب ليس الكره، بل اللامبالاة.

### 30 Douglas McGregor *The Human Side of Enterprise* (1960)

أصبح عالم النفس مؤلف هذا الكتاب "ماكجريجور" أستاداً في عالم الأعمال من خلال تصنيفاته للأساليب الإدارية إلى "نظيرية س" (وهي السيطرة المباشرة لرؤساء العمل)، و"نظيرية ص" (وهي ترك الموظفين يحفزون أنفسهم بأنفسهم). ويستلهم المؤلف توجه "أبراهام ماسلو" في علم النفس من منظور الحركة الإنسانية.

### 31 Hugo Munsterberg *Psychology and Crime* (1908)

وجهت جامعة هارفارد مؤلف هذا الكتاب الألماني المولد، وعالم النفس التجربى للعمل بها إلى جانب "ويليام جيمس". وكان رائداً في علم النفس الصناعي (سلوكيات الناس في بيئات العمل)، والسلوك الإجرامي.

### 32 Richard Nesbitt *The Geography of Thought: How Asians and Westerners Think Differently... and Why* (2003)

ويقدم مؤلف هذا الكتاب فكرة مثيرة للجدل ومدهشة تقول إن شعوب آسيا، والشعوب الشرقية تفكرون بطريقة مختلفة، ويعارض فيه الافتراضات بوجود سلوكيات عامة مشتركة لدى البشر.

33 Sylvia Plath *The Bell Jar* (1963)

يظل هذا الكتاب الأدبي الرائع (والسيرة الذاتية أيضاً)، والذى يحكي عن تعرض سيدة شابة لانهيار ذهنى ممتع القراءة.

34 Otto Rank *The Trauma of Birth* (1924)

هذا الكتاب من تأليف أحد أعمدة جماعة "فرويد"، ويصف فيه فلق الانفصال الناتج بعد الولادة، وكيف أن الناس تقضى ما تبقى من حياتهم في محاولة لاستعادة الارتباط الأصلى بأمهاتهم.

35 Wilhelm Reich *Character Analysis* (1933)

ويقدم هذا الكتاب نظرية مثيرة للجدل لعالم نفس أسترالى يقول فيها إنه من الممكن تحليل الشخصية العامة للفرد، وأنها غير خاضعة لخلايا عصبية معينة، أو أحلام، أو ارتباطات عقلية. وأكد أيضاً أن الطاقة الجنسية البدنية المكتوحة قد تعبّر عن نفسها على الجسم في صورة عضلات، وأعضاء جسم.

36 Flora Rheta Schreiber *Sybil* (1973)

قصة حقيقة مثيرة عن سيدة لها ست عشرة شخصية، ونضالها حتى تُحدث تكاملاً في شخصيتها. وقد بيع من هذا الكتاب ملايين النسخ، وذكر في مسلسل *Frasier*.

37 Hermann Rorschach *Psychodiagnostics: A Diagnostic Text Based on Perception* (1921)

ويقدم هذا الكتاب نتائج التحليل النفسي الذي أجراه مؤلفه عالم النفس السويسرى "ورشاش" على ٤٠٠ مريض ذهنياً، وأشخاص عاديين بأسلوب اختبار نقطة الحبر الذى اشتهر به.

38 Thomas Szasz *The Myth of Mental Illness* (1960)

يقترح مؤلف الكتاب - وهو ناقد شهير للعلاج النفسي - أن المرض الذهنى فى حقيقته "مشكلة فى طرقها للحل"، ويربط بين التشخيص المعاصر للمرض النفسي ومحاكم التقىش الإسبانية القديمة، ويعارض أى نوع من العلاج النفسي يتضمن إرغام المريض على شيء.

39 Virginia Satir *Peoplemaking* (1972)

هذا الكتاب هو استكشاف قوى من مؤلفته استشارية العلاج الأسرى لآليات العلاقات الأسرية.

40 Andrew Solomon *The Noonday Demon: An Atlas of Depression* (2001)

وهذا الكتاب الحاصل على الجوائز رحلة يطوف المؤلف بقارئه فيها فى كل جوانب مرض الاكتئاب، ويقول إنه لا يمكن القضاء على الاكتئاب لأنه جزء من الطبيعة البشرية.

41 Harry Stack Sullivan *Interpersonal Theory of Psychiatry* (1953)

وهو كتاب يشرح فيه مؤلفه - وهو معالج نفسي لا ينتمى لأية مدرسة من مدارس علم النفس - كيفية تكون "نظام الذات"، أو الشخصية من خلال العلاقات بين الأفراد خلافاً لنفكرة "فرويد" عن الذات الداخلية.

**42 Deborah Tannen *You Just Don't Understand: Women and Men in Conversation* (1990)**

الكتاب الأعلى مبيعاً لأستاذة لغويات تناقض فيه أسباب أن التواصل بين الجنسين قد يكون في غاية الصعوبة، وهذا الكتاب هو الأول من نوعه في تقديم هذا الموضوع لجمهور عريض.

**43 Lewis Terman *The Measurement of Intelligence* (1916)**

ومؤلف الكتاب رائد من رواد علم النفس المعرفي، ومبتكر اختبار ستانفورد بينيه لقياس معامل الذكاء (وهذا الاختبار نسخة معدلة من اختبار بينيه سيمون)، وكان يعتقد أن الذكاء موروث. وقد أجرى أيضاً بحوثاً عن الأطفال الموهوبين في بداية ظهور هذه الدراسات.

**44 Edward Lee Thorndike *Animal Intelligence* (1911)**

ومؤلف الكتاب عالم نفس أمريكي رائد أوضح كيف تعلم كل الحيوانات مستخدماً الصناديق التي تحتوى على متأهات الفئران الشهيرة.

**45 Edward B. Titchener *Experimental Psychology* (four volumes, 1901-05)**

كتاب مهم لأحد تلاميذ "فيلهلم واندت" الذي أسهم في تأسيس أول معمل لعلم النفس في الولايات المتحدة بجامعة كورنيل.

**46 John B. Watson *Behaviorism* (1924)**

كتاب أسهم في تأسيس المدرسة السلوكية في علم النفس، وهو كتاب سهل القراءة.

**47 Max Wertheimer *Productive Thinking* (1945)**

وهذا الكتاب أسهم مؤلفه عالم النفس الأمريكي الألماني التابع لمدرسة الجشطلت في فن التفكير، وبالتالي في تحديد البنية الأساسية للمشكلة، وأخذ الأشياء غير المألوفة بعين الاعتبار.

**48 Robert Wright *The Moral Animal: Why We Are the Way We Are* (1995)**

كتاب قيّم لعالم نفس تطور يوضح فيه الأسس الجينية وراء السلوكيات الإنسانية بما في ذلك تعدد الأزواج أو الزوجات، والغير، والتنافس بين الأشقاء، وسياسة المصالح الشخصية في مجال العمل.

**49 Wilhelm Wundt *Principles of Physiological Psychology* (1873-74)**

وهذا الكتاب هو ما جعل مؤلفه "واندت" الشخصية الأهم في علم النفس الذي كان في بدايته وقت صدور الكتاب. وقد ترجم الكتاب للإنجليزية "إدوارد تيشنر" عام 1904.

**50 Irvin D Yalom *Love's Executioner: and Other Tales of Psychotherapy* (1989)**

هذا الكتاب شرح صادق وصريح للعلاقة بين المعالج النفسي والمريض، ويقدم دراسات حالات جذابة.

# الترتيب الزمني لصدور العناوين موضوع هذا الكتاب

- "ويليام جيمس" مبادئ علم النفس ١٨٩٠  
"سيجموند فرويد" تفسير الأحلام ١٩٠٠  
"جان بياجيه" اللغة والتفكير عند الطفل ١٩٢٣  
"ألفريد أدلر" فهم الطبيعة الإنسانية ١٩٢٧  
"إيفان بافلوف" الردود الشرطية الممعكسة ١٩٢٧  
"آنا فرويد" الأنماط وأليات الدفاع ١٩٣٦  
"كارلين هورناي" صراعاتنا الداخلية ١٩٤٥  
"هاز آيزنك" أبعاد الشخصية ١٩٤٧  
"إريك هوفر" المؤمن الحقيقي ١٩٥١  
"أفيتيلز بيرلز" العلاج بأسلوب مدرسة الحشطة ١٩٥١  
"ألفريد كينزى" السلوك الجنسي لدى المرأة ١٩٥٣  
"ميلانى كلين" الحسد والامتنان ١٩٥٧  
"إريك إريكسون" الشاب "لوثر" ١٩٥١  
"هاري هارلو" طبيعة الحب ١٩٥١  
"آر. دي. لينج" الذات المنقسمة ١٩٦٠  
"أنبرت إيسن"، و"روبرت إيه هاربر" دليل الحياة المقلانية ١٩٦١  
"كارل روجرز" كيف نصبح بشراً ١٩٦١  
"إيريك بيرن" ألعاب تلعبها الناس ١٩٦٤  
"توماس إيه. هاريس" أنا على ما يرام - أنت على ما يرام ١٩٦٧  
"كارل يونج" الأنماط والعقل الباطن الجماعي ١٩٦٨  
"ناثانيل براندن" علم نفس تقدير الذات ١٩٦٩  
"فيكتور فرانكل" إرادة المعنى من الحياة ١٩٦٩  
"إدوارد دي بوون" التفكير الجانبي ١٩٧٠  
"أوليفر ساكس" الرجل الذي ظن زوجته قيمة ١٩٧٠  
"أبراهام ماسلو" الأبعاد القصوى للطبيعة الإنسانية ١٩٧١  
"بي. إف. سكينر" ما وراء الحرية والكرامة ١٩٧١  
"جيبل شيهى" / الممرات ١٩٧٤  
"ستانلى ميلجرام" إطاعة السلطة ١٩٧٦  
"روبرت بولتون" مهارات الناس ١٩٧٩

## الترتيب الزمني لتصدور العناوين موضوع هذا الكتاب

- "إيزابيل بريجز مايرز" المواهب تختلف ١٩٨٠  
"ديفيد دي. بيرنز" الشعور بالرضا ١٩٨١  
"سيدي روذن" صوتي سيدذهب معك: القصص التعليمية لـ "ميلتون إريكسون" ١٩٨٢  
"هيوارد جاردنر" أطر العقل ١٩٨٣  
"روبرت تشيدلدين" ترك الأثر ١٩٨٤  
"آن موير، و"ديفيد جيسيل" المخ الجنسي ١٩٨٩  
"ويليام ستايرون" الظلام الرئيسي ١٩٩٠  
"ميهالي تسيكسيتميهالي" الإبداع ١٩٩٦  
"روبرت إيه. ثاير" أصل الحالات النفسية اليومية ١٩٩٦  
"جافين دي بيكر" نعمة الخوف ١٩٩٧  
"سوzan فورواود" الابتزاز العاطفي ١٩٩٧  
"دانياł جولمان" العمل بنكاء اتفعالي ١٩٩٨  
"ف. إس. راما شاندران" أشباح في المخ ١٩٩١  
"جون إ. جوتمان" المبادئ السبعة لإنجاح الزواج ١٩٩٩  
"دوجلاس ستون، و"بروس باتون" ، و"شيلا هين" الحوارات الصعبة ١٩٩٩  
"ستيفن بينكر" اللوح الأبيض ٢٠٠٢  
"مارتن سيليجمان" السعادة الحقيقية ٢٠٠٢  
"بارى شوارتز" تناقض الاختيار ٢٠٠٤  
"ماكولوم جلادول" طرفة العين ٢٠٠٥  
"لوان بريزندلين" المخ الأنثوي ٢٠٠٦  
"دانياł جيلبرت" التعرّف على السعادة ٢٠٠٦

# المراجع

الطبعات التالية هي التي لجأنا إليها أثناء بحثنا لإعداد هذا الكتاب. وبحوار كل كتاب تاريخ نشره الأول.

- Adler, A. (1992) *Understanding Human Nature*, Oxford: Oneworld.
- de Becker, G. (1997) *The Gift of Fear: Survival Signals that Protect Us from Violence*, New York: Random House.
- Berne, E. (1964) *Games People Play: The Psychology of Human Relationships*, London: Penguin.
- Bolton, R. (1986) *People Skills: How to Assert Yourself, Listen to Others, and Resolve Conflicts*, New York: Prentice Hall.
- de Bono, E. (1970) *Lateral Thinking*, London: Penguin.
- Branden, N. (2001) *The Psychology of Self-Esteem*, New York: Wiley.
- Briggs Myers, I. with Myers, P. (1995) *Gifts Differing: Understanding Personality Type*, Palo Alto, CA: Davies-Black.
- Brizendine, L. (2006) *The Female Brain*, New York: Morgan Road.
- Burns, D. (1980) *Feeling Good: The New Mood Therapy*, New York: William Morrow.
- Cialdini, R. (1993) *Influence: The Psychology of Persuasion*, New York: William Morrow.
- Csikszentmihalyi, M. (1996) *Creativity: Flow and the Psychology of Discovery and Invention*, New York: HarperCollins.
- Ellis, A. & Harper, R. (1974) *A Guide to Rational Living*, Los Angeles: Wilshire Book Company.
- Erikson, E. (1958) *Young Man Luther: A Study in Psychoanalysis and History*, London: Faber and Faber.
- Eysenck, H.J. (1966) *Dimensions of Personality*, London: Routledge & Kegan Paul.
- Forward, S. (1997) *Emotional Blackmail: When the People in Your Life Use Fear, Obligation and Guilt to Manipulate You*, London: Transworld.
- Frankl, V. (1969) *The Will to Meaning: Foundations and Applications of Logotherapy*, London: Meridian.

- Freud, A. (1948) *The Ego and the Mechanisms of Defence*, London: The Hogarth Press.
- Freud, S. (trans. Joyce Crick) (1990) *The Interpretation of Dreams*, Oxford: Oxford University Press.
- Gardner, H. (1983) *Frames of Mind: The Theory of Multiple Intelligences*, New York: Basic Books.
- Gilbert, D. (2006) *Stumbling on Happiness*, London: HarperCollins.
- Gladwell, M. (2005) *Blink: The Power of Thinking Without Thinking*, London: Penguin.
- Goleman, D. (1998) *Working with Emotional Intelligence*, London: Bloomsbury.
- Gottman, J. & Silver, N. (1999) *The Seven Principles for Making Marriage Work*, London: Orion.
- Harlow, H. (1958) "The Nature of Love," *American Psychologist*, 13: 573-685. Also at <http://psycbclassics.yorku.ca/Harlow/love.htm>.
- Harris, T.A. (1973) *I'm OK—You're OK*, New York: Arrow.
- Hoffer, E. (1980) *The True Believer: Thoughts on the Nature of Mass Movements*, Chicago: Time-Life Books.
- Horney, K. (1957) *Our Inner Conflicts*, London: Routledge & Kegan Paul.
- James, W (1950) *The Principles of Psychology*, Vols I & II, Mineola, NY. Dover.
- Jung, C. G. (1968) (trans. R. F. C. Hull) *The Archetypes and the Collective Unconscious*, Princeton University Press.
- Kinsey, A. (1953) *Sexual Behavior in the Human Female*, Philadelphia: Saunders.
- Klein, M. (1975) *Envy and Gratitude: And Other Works 1946-1963*, London: Vintage.
- Laing, R. D. (1960) *The Divided Self: An Existential Study in Sanity and Madness*, London: Penguin.
- Maslow, A. (1976) *The Farther Reaches of Human Nature*, London: Penguin.
- Milgram, S. (1974) *Obedience to Authority*, New York: HarperCollins.
- Moir, A. & Jessel, D. (1989) *Brainsex: The Real Difference Between Men and Women*, London: Mandarin.

- Pavlov, I. (2003) *Conditioned Reflexes*, Mineola, NY: Dover.
- Perls, F., Hefferline, R., & Goodman, P. (1951) *Gestalt Therapy: Excitement and Growth in the Human Personality*, London: Souvenir.
- Piaget, J. (1959) *The Language and Thought of the Child*, London: Routledge & Kegan Paul.
- Pinker, S. (2003) *The Blank Slate: The Modern Denial of Human Nature*, London: Penguin.
- Ramachandran, V. S., & Blakeslee, S. (1998) *Phantoms in the Brain: Probing the Mysteries of the Human Mind*, New York: HarperCollins.
- Rogers, C. (1961) *On Becoming a Person*, Boston: Houghton Mifflin.
- Rosen, S. (ed.) (1982) *My Voice Will Go With You: The Teaching Tales of Milton H. Erickson*, New York: WW Norton.
- Sacks, O. (1985) *The Man Who Mistook His Wife for a Hat: And Other Clinical Tales*, London: Pan Macmillan.
- Schwartz, B. (2004) *The Paradox of Choice: Why More Is Less*, New York: HarperCollins.
- Seligman, M. (2003) *Authentic Happiness*, London: Nicholas Brealey/ New York: Free Press.
- Sheehy, G. (1976) *Passages: Predictable Crises of Adult Life*, New York: Bantam.
- Skinner, B.F. (1971) *Beyond Freedom and Dignity*, Indianapolis: Hackett.
- Stone, D., Patton, B., & Heen, S. (1999) *Difficult Conversations: How to Discuss What Matters Most*, New York: Viking.
- Styron, W. (1990) *Darkness Visible: A Memoir of Madness*, New York: Vintage.
- Thayer, R. (1996) *The Origin of Everyday Moods*, Oxford: Oxford University Press.

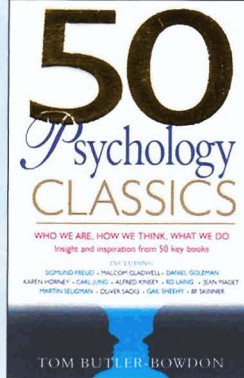


٢٣



**توم باتلر-باودون:** خبير شهير في مجال "الكتابة عن القدرات البشرية"، وقد فاز أول كتاب من تأليفه "أهم 50 كتاباً في مساعدة الذات" بجائزة بنيامين فرانكلين، واختارتة مجلة *Foreword* كتاب العام. وتشمل ثلاثة "توم" من كتب تطوير الذات: **أهم 50 كتاباً عن النجاح، وأهم 50 كتاباً روحية**، وقد ترجمت إلى سبع عشرة لغة.

تخرج "توم" في كلية لندن للعلوم الاقتصادية، وجامعة سيدني. وهو يعيش ويعمل في كل من المملكة المتحدة، وأستراليا. وبالإضافة إلى التأليف، فإن "توم" يعقد منتديات، ويدير موقعه الإلكتروني: [www.butler-bowdon.com](http://www.butler-bowdon.com)



# أهم 50 كتاباً في علم النفس

"هذا الكتاب يقدم لك فرصة فريدة للتعرف على مجموعة رائعة من الكتب المهمة في علم النفس في إطلالة سريعة".

دكتور راج بيرسوند أستاذ الفهم العام للعلاج النفسي  
بجامعة جريشام

"إن كتاب أهم 50 كتاباً في علم النفس هو دليل الشخص الذكي للكتب الشهيرة في مجال علم النفس، حيث يطوف بنا في رحلة تضمن خمسين كتاباً ومئات الأفكار عبر قرن من الزمان ليستعرض أهم الكتب المعاصرة مثل كتاب طرفة العين لـ "جلادوين"، وكتاب السعادة الحقيقية لـ "سيليمان"، بالإضافة إلى حكمة أعلام مجال تطوير علم النفس.

استكشف في هذا الكتاب أفكار عدد من أعظم مفكري علم النفس مثل: ألفريد أدلر • ألبرت إيس • ميلتون إريكسون • إريك إريكسون • فيكتور فرانكل • آنا فرويد • سيمونند فرويد • هاري هارلو • كارين هورناني • ويليام جيمس • كارل يونج • ألفريد كينزى • ميلانى كلين • آر. دى. لينج • أبراهام ماسلو • ستانلى ميلجرام • إيفان بافلوف • فريتز بيرلز • جان بياجيه • كارل روجرز بي. إف. سكينر

اكتسب خلاصة البحوث العلمية لرواد علم النفس، والعلاج النفسي، وأطباء الأعصاب المعاصرین في كتب: السعادة الحقيقية • اللوح الأبيض • الابتاز العاطفى • الشعور بالرضا • المخ الأنثوى • أطر العقل • أصول الحالات المزاجية • تناقض الاختيار • أشباح في المخ • التعرّف على السعادة • توظيف الذكاء الانفعالي

اكتشف أسباب تقديرنا وسلوكتنا بالطريقة التي نفكرون بذلك بها من خلال الكتب الأكثر رواجاً في علم النفس مثل:

طرفة العين • الحوارات الصعبة • ألعاب تابعها الناس • نعمة الخوف • أنا على ما يرام - أنت على ما يرام ترك الأثر: علم نفس الإيقاع • التفكير الجانبي • الرجل الذي ظن أن زوجته قبعة • الممرات • مهارات النساء • علم نفس تقدير الذات • المبادئ السبعة لإنجاح الزواج

بالإضافة إلى تعليقات علمية على كل كتاب من هذه الكتب المهمة، ومعلومات عن مؤلفه، علاوة على دليل بخمسين كتاباً آخر مهما في علم النفس تقدم إطلالة متفردة على هذا المجال الجذاب.

"يقدم هذا الكتاب الممتع ملخصات قيمة وممتعة لخمسين من أكثر الكتب أثراً في مجال علم النفس. وهو كتاب لا غنى عنه لمن يدرسون علم النفس ليتخصصوا فيه". في. إس. راما شاندران: مدير مركز المخ والمعنفة بجامعة كاليفورنيا في سان دييجو